Francigena
5 (2019)

Des .izyy. teny d'aage dome di Filippo da
Novara: un’opera ‘religiosamente proble-

matica’

SILVIO MELANI

UNIVERSITA
DEGLI STUDI
DI PADOVA



Direzione | Editors-in-chief

GIOVANNI BORRIERO, Universita degli Studi di Padova
FRANCESCA GAMBINO, Universita degli Studi di Padova

Comitato scientifico | Advisory Board

CARLOS ALVAR, Universidad de Alcala
ALVISE ANDREOSE, Universita degli Studi e-Campus
FURIO BRUGNOLO, Universita degli Studi di Padova
KEITH BUSBY, The University of Wisconsin
ROBERTA CAPELLI, Universita di Trento
DAN OCTAVIAN CEPRAGA, Universita degli Studi di Padova
CATHERINE GAULLIER-BOUGASSAS, Université de Lille 3
SIMON GAUNT, King’s College London
MARCO INFURNA, Universita Ca’ Foscari Venezia
GIOSUE LACHIN, Universita degli Studi di Padova
LucCA MORLINO, Universita degli Studi di Trento
GIANFELICE PERON, Universita degli Studi di Padova
LORENZO RENZI, Universita degli Studi di Padova
ZENO VERLATO, Opera del Vocabolario Italiano, CNR
PETER WUNDERLI, Universitit Dusseldotf
LESLIE ZARKER MORGAN, Loyola University Maryland

Redazione | Editorial Staff

ALESSANDRO BAMPA, Universita degli Studi di Padova
FLORIANA CERESATO, Universita di Roma Tre
RACHELE FASSANELLIL, Universita degli Studi di Padova
FEDERICO GUARIGLIA, Universita di Verona
STEPHEN P. MCCORMICK, Washington and Lee University
SERENA MODENA, Universita degli Studi di Padova
FABIO SANGIOVANNI, Universita degli Studi di Padova

Francigena #s an International Peer-Rewieved Journal

ISSN 2420-9767

Dipartimento di Studi Linguistici e Letterari
Piazzetta Gianfranco Folena, 1
35137 PADOVA

info@francigena-unipd.com



INDICE

LUCA BARBIERI
La versione ‘angioina’ de// Histoire ancienne jusqu’a César. Napoli crocevia
tra cultura francese e Oriente latino

MARIA TERESA RACHETTA
SullHistoire ancienne jusqu’a César: Le origini della versione abbreviata; il
codjce Wien ONB cod. 2576. Per la storia di una tradizione

SILVIO MELANI
Des .iijj. tenz d’aage d’ome di Filippo da Novara: un’opera ‘religiosamente
problematica’?

MATTEO CAMBI
Un frammento del Lancelot en prose dall’Archivio di Stato di Cremona

FORTUNATA LATELLA
Afr. somentir, /2. somentire

MARCO VENEZIALE
Nuovi manoscritti latini e francesi prodotti a Genova a cavallo tra XIII ¢ XIT”
secolo

ALISON STONES
The Ulustrated Alexander in French Verse: the Case of Italy

27

59

141

163

197

229

Questo numero raccoglie, tra gli altri contributi, alcuni interventi presentati nell’ambito

del Seminario sul franco-italiano, svoltosi a Padova il 22 e 23 ottobre 2018.



DOI: 10.25430/2420-9767/V5-077-157



In ricordo di Peter Wunderli






Des .iiij. tenz d'aage d'ome di Filippo da Novara:

un’opera ‘religiosamente problematica’?’

Silvio Melani

silvio.melani@tin.it

Pisa

ABSTRACT:

Lobiettivo di questo contributo ¢ evidenziare alcuni aspetti della religiosita e della morale
di Filippo da Novara (sec. XIII). Dopo un confronto con manifestazioni all’epoca ritenute
non conformiste, si ipotizza qui un’affinita col ‘Cattolicesimo inquieto’ di certe frange
degli Umiliati, non sempre lontane da una sensibilita religiosa e morale condivisa anche
da un movimento eretico come quello cataro.

This contribution highlights some aspects of the religiosity and morality of Filippo da
Novara (XIII century). Following a comparison of attitudes considered non-conformist
at the time, an affinity is hypothesized here with the ‘uneasy Catholicism’ of certain
fringes of the Humiliati, fringes apparently not always far from a religious and moral
sensibility also shared by the Cathar heretical movement.

KEYWORDS:
Filippo da Novara — religione — morale — Umiliati — Catarismo
Philip of Novara — religion — morality — Humiliati — Catharism

1. Filippo da Novara, dati biografici e nuove ipotesi

1.1. Cronista, giurista, diplomatico, combattente sul campo, perfino poeta: tutto
questo fu, nel corso della sua esistenza, Filippo da Novara. Grazie alla sua prima
opera (che qui indicheremo come Premier livre, dato che sembrerebbe non aver
avuto altro titolo) siamo oggi assai ben informati su un periodo importante della
sua vita, quello che va dal 1229 al 1242°. La parte giunta fino a noi del Premier

! Per le citazioni di quest’opera di Filippo da Novara ci riferiremo alla paragrafatura adottata in
Des .iiij. tenz d'aage d’ome. | riferimenti sono del tipo (1.1), laddove il primo numero rimanda al
capitolo e il secondo al paragrafo. Ove necessario, si distinguera tra i paragrafi del testo critico e
quelli dell'introduzione, segnalando quando essi appartengono a quest’ultima. Sia pure in via
ipotetica, in questa sede considereremo I'opera di Filippo composta intorno al 1254, vedi Melani
testo critico in francese di Filippo da Novara, Des .iijj. tenz d'aage d'ome ¢ ora disponibile anche
in RIALFyI.

2 Cfr. cosa dice al riguardo in una nota che appose alla conclusione dei .7ijj. tenz d'aage d'ome

59



S1LvIO MELANI

livre ('unica) ¢ dedicata infatti alla lotta combattuta in quegli anni nell'Oltremare
franco tra 'imperatore Federico II e i signori oltremarini dello stesso Filippo, la
potente casata degli Ibelin. Lotta in cui Filippo ebbe un ruolo non trascurabile.
Per altri periodi, invece, le notizie sono poche e frammentarie. Sappiamo ad
esempio, grazie ad un’altra sua opera (il trattato di giurisprudenza Livre de forme
de plait), che egli fu a Damietta, citta egiziana intorno alla quale si scontrarono
cristiani e musulmani tra la fine di maggio del 1218 e I'agosto del 1221, nel corso
della quinta Crociata. A quel tempo Filippo gia parlava e leggeva bene il francese,
perché fu scelto per intrattenere con letture di romanzi cavallereschi (sicuramente
in lingua d’oil) le notti insonni di Rodolfo di Tiberiade, grande signore
oltremarino®. Non possiamo perd dire quando esattamente si uni ai crociati
(vedremo che questo forse non avvenne prima del 1220-1221). Comunque,
all’epoca, egli risultava gia al seguito di un nobile franco-cipriota, Pierre Chappe.
A Cipro, e negli Stati crociati d’Oltremare, egli trascorrera poi il resto della vita.
E possibile che fosse ancora vivo intorno al 1263-1264, anni ai quali risale una
testimonianza che ci informa della sua partecipazione, nel 1262, ad un’assemblea
di baroni ciprioti*. Ma dopo di allora cessano le notizie su di lui. Anche il suo
anno di nascita, come quello di morte, ¢ sconosciuto. Una congettura recentissima

(5.25): «Phelipes de Novaire, qui fist cest livre, en fist autres .ij. Le premier fist de lui megsmes
une partie, car la est dit dont il fu, et comment et por quoi il vint deca la mer, et comment il se
contint et maintint longuement par la grace Nostre Seignor. Aprés i a rimes et chancons plusors
que il meismes fist, les unes des granz folies dou siecle que I'an apele amors; et assez en i a qu’il
fist d’'une grant guerre qu'il vit a son tens antre 'ampereor Fredri et le seignor de Barut, mon
seignor Jehan de [I]belin le viel. Et .j. moult biau compe i a il de cele guerre meismes dés le
commancement jusques a la fin, ou queil sont devisé li dit et li fait et li grant consoil et les batailles
et les sieges atiriez ordeneement, car Phelipes fu a touz. Aprés i a chancons et rimes qu’il fist plusors
en sa viellesce de Nostre Seignor et de Nostre Dame et des saints et des saintes. Celui livre fist il
por ce que il meismes et ses trovelires, et li fait qui furent ou pais a son tens, et les granz valors des
bons seignors fussent et demorassent plus longuement en remembrance a cels qui sont descendu
de lui et a touz ses autres amis, et a touz ces qui les vorront oir». Filippo si dichiara poi autore di
un trattato di giurisprudenza oltremarina, il Livre de forme de plair (la sua seconda opera) e,
naturalmente, dei .zi7j. tenz d'aage d’ome (sua terza e ultima opera).

3 Cfr. almeno le indicazioni in Guerra di Federico II in Oriente (1223-1242): 38, n. 82, e in Le
Livre de Forme de Plair (opera di giurisprudenza oltremarina composta dal Nostro): 16 ¢ 32. E si
legga anche, come documento, il seguente brano, cit. ivi: 122: «Il avint que je fui au premier siege
de Damiete o messire Piere Chape, et messire Rau de Tabarie menga un jor o lui. Aprés mengier,
messire Piere me fist lire devant lui en .i. romans. Messire Rau dist que je lisoie moult bien. Aprés
fu messire Rau malade, et messire Piere Chape, a la requeste de messire Rau, me manda lirre
devant lui. Issi avint que .iii. mois et plus y fui, et moult me desplaisoit ce que moult me deust
pleire. Messire Rau dormet poi et malvaisement; et quant je avoie leu tant com il voleit, il meismes
me conteit moult de chozes dou royaume de Jerusalem et des us et des assises, et disoit que je les
retenisse. Et je, qui moult doutai sa maniere, otreai tout». La raccomandazione fatta da Rodolfo
di Tiberiade a Filippo di tenere bene a mente quelle nozioni di diritto gerosolimitano trasmessegli
significa secondo me che gia allora era nota la sua volonta (o la sua necessitd) di stabilirsi

60



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

lo colloca tra il 1180 e il 1185°. Sappiamo inoltre che il suo terzo ed ultimo libro
(Des .iijj. tenz daage d'ome, di cui qui parleremo) fu composto, come ci dice lui

stesso all’inizio dell'opera, quando egli aveva passato i settant’anni®.

1.2. Poiché la decisione di partire per I'Oriente e non tornare mai piu fu
indubbiamente una decisione grave, certo non presa a cuor leggero, ho ipotizzato
altrove che essa fosse legata in qualche modo alle convulse vicende politiche
novaresi intorno al 12197, In quell’anno (il 25 ottobre), nella Basilica di San
Gaudenzio a Novara, i rappresentanti del Comune cittadino e del vescovo
ascoltarono il dispositivo del lodo emesso dal vescovo di Torino Giacomo di
Carisio, vicario imperiale, e da Enrico di Settala, arcivescovo di Milano, la sede
vescovile di cui quella di Novara era suffraganea. Questo lodo avrebbe dovuto
mettere fine a una lotta ventennale tra il Comune e il vescovo novarese. Il vescovo
aveva reagito a tutta una serie di attentati alle proprie prerogative secolari da parte
dell’istituzione civile. Recentemente il Comune si era infatti impadronito manu
militari di vari feudi e fortezze patrimonio del vescovado, soprattutto in Valsesia
e nei dintorni del lago d’Orta. Ma la lotta aveva logorato anche il Comune, per
cui entrambi gli avversari decisero di rimettersi all’arbitrato dei due principi della
Chiesa. Uno di loro (il vescovo di Torino) rappresentava anche, nel Nord Italia,
il potere del giovane imperatore Federico 11, il quale si apprestava proprio allora
a recarsi a Roma per la sua incoronazione ed era ancora in ottimi rapporti con la
Chiesa. Il 22 luglio del 1219 le parti in conflitto giurarono di accettare il giudizio
dei due prelati, qualunque esso fosse stato. Il giudizio non fu favorevole al
Comune: il 25 ottobre, la sentenza dei due prelati accoglieva in tutto le richieste
del vescovo di Novara, e forse gli concedeva anche qualcosa in piu. Il Comune
alla fine, pur dopo violente proteste, capitolo: era improrogabile la necessita di
concludere comunque una guerra lunga, che aveva stremato Novara. Leggendo i
.iiij. tenz daage d’ome incontriamo una calda raccomandazione di Filippo ai

definitivamente in Oltremare. Infatti, per un uomo destinato a tornare in Europa, una simile
raccomandazione (come del resto il dono in sé) sarebbe stata priva di senso.

4 Cfr. Assises de Jerusalem, in RHC, Lois I1: 404 e 406. La notizia della partecipazione di Filippo a
quell’assemblea, riunita per discutere sull’opportunita di conferire a Ugo di Antiochia la reggenza
del regno, pur riferendosi all'anno 1262, risale al 1263-1264, ed ¢ formulata in modo tale da farci
supporre che all'epoca il Novarese fosse ancora vivo.

> Cfr. Melani 2018: 227, e albero genealogico: 236. Nel 1890 Gaston Paris (cfr. Paris 1890),
restituendo il Nostro alla sua vera patria, Novara (fino ad allora era stato creduto navarrese),
ipotizzo che fosse nato intorno al 1195. In realtd, la sua ipotesi si basa solo sulla supposizione che
all’epoca dei fatti di Damietta egli fosse ancora molto giovane, data la sua posizione subalterna.
Tuttavia, tale posizione subalterna poteva essere dovuta semplicemente al fatto che era appena
giunto in Oriente.

¢ Cfr. 1.1.

7 Cfr. 1.2, introduzione.

61



S1LvIO MELANI

giovani uomini: quella di non contendere mai con tre persone, vale a dire col loro
signore, con la moglie e con il prelato. I motivi addotti dal Novarese riguardo a
quest ultimo caso sono pitt d’uno: il primo ¢ che si rischia di morire nella vergogna
o addirittura scomunicati. Inoltre, gli uomini di chiesa, nei processi intentati
contro di loro, sono al tempo stesso parte in causa e giudici. Infine, se si ricorre
in appello contro una loro sentenza presso i loro superiori, ci si rivolge in ogni
caso a degli ecclesiastici, i quali mai andranno contro gli interessi dei loro
confratelli, cosi come mai andranno contro gli interessi della Chiesa stessa®. E
notevole la somiglianza tra il quadro prospettato da Filippo nei .7ij. tenz e il caso
del lodo novarese del 25 ottobre 1219. Potremmo forse ipotizzare per questo che
Filippo sia stato spettatore diretto degli avvenimenti di quel giorno, o ne abbia
comunque ricevuto notizie. Anzi, la sua malcelata amarezza mentre constata che
non si puo sperare di ottenere vera giustizia quando ci si contrappone agli
ecclesiastici farebbe pensare proprio a una velata allusione ai fatti del 1219.

1.3. Chissa se Filippo non fu addirittura tra gli uomini del Comune che caddero
in disgrazia in conseguenza della pace, e dovettero dunque considerare I'ipotesi
di andarsene da Novara. Vedremo, nel prosieguo di questo saggio, che Filippo,
nei .iigj. tenz daage dome, oltre a un malcelato risentimento nei confronti del
clero in quanto entita politico-economica, parrebbe aver esposto, in modo pit o
meno coperto, nozioni che forse all’epoca avrebbero potuto essere tacciate di non
perfetta ortodossia. Sappiamo che per molte persone invise alla Chiesa la crociata
era un’occasione di riscatto, se non per salvare la vita. Anche gli eretici che avevano
abiurato potevano essere obbligati, per penitenza, ad unirsi ad un pellegrinaggio
armato’. Poteva dunque un Filippo gravato da scomunica prima della pace
dell’ottobre 1219 essere obbligato poi ad esulare, mettendosi al seguito della
quinta Crociata'®? Poteva essere stato punito in quel modo cosi duro perché

8 Cfr. 2.12: «[...] au prelat, a tort ou a droit, quel que soit la querele, il estuet que 'an vaigne a sa
merci, a la vie ou a la mort, qui ne vuet morir escommeniez ou avilliez. Et il ont tel avantage, que
il, qui sont adversaire, sont juge de lor querele meimes; et se I'an apele de lor sentence ou soverain
d’ax, toute voie est ce a clers, et il sont presque tuit feru en .j. coing; car ce qui est a I'un puet
avenir a autre».

9 Cfr. Schmidt 1848-1849: 1, 19 e ss. Un caso illustre di crociato per forza fu quello di Raimondo
VII di Tolosa, giudicato eretico e protettore di eretici. Tra gli articoli del trattato di Parigi - Meaux
del 1229, con il quale accettava di sottomettersi alla Chiesa e al re di Francia, vi era anche quello
in base al quale egli accettava di farsi crociato e di servire per cinque anni in Oriente, imbarcandosi
entro il 1230, anche se in seguito fu dispensato dal voto (cfr. almeno Roquebert 2003: 364).
Racconta Nelli 1969: 188: «Parfois, la ville [sc. di Tolosa] était traversée par des croisés forcés.
C’étaient des cathares repentis qui passaient en Terre sainte pour y expier leurs péchés, ou y
accomplir la pénitence imposée. Ils prenaient un air innocent, mais dans 'ensemble, ne songeaient
qu’a se venger du tritre qui les avait dénoncé, A conspirer contre I'Eglise, et A répandre, jusqu’en
Palestine, leurs croyances dualistes».

10 Bascape 1612, vol. 2: 382, registra tra gli uomini del Comune (allora scomunicati), un certo

62



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

sospettato di essere, oltre che un nemico politico della Chiesa, un credente
inquieto? Anche in questo caso non si puo andare al di 1a di mere congetture: la
prima parte del Premier livre di Filippo, quella in cui egli raccontava della sua
origine novarese e dei motivi che lo indussero ad andare in Oltremare, ¢ oggi
perduta. Ad ogni modo, se corrispondesse alla realta questa ipotesi sia pur tenue
che lo vorrebbe testimone diretto dell’episodio storico sopra narrato, dovremmo
concludere che il Novarese non poteva trovarsi sotto le mura di Damietta durante
la prima fase della campagna, terminata con la temporanea conquista cristiana
della citta il 5 novembre del 1219. Potrebbe tuttavia essere stato presente durante
il seguito di quella sfortunata impresa''.

2. Ortodossia ed eterodossia

2.1. E un dato ormai riconosciuto da molti storici che un confine netto tra
ortodossia ed eterodossia ¢ spesso difficile da individuare, nel medioevo. In mezzo
a casi chiari di eresia C’era infatti un’ampia zona grigia, in cui tanti dichiaravano
(talvolta, se non spesso, in buona fede) di essere cattolici, ma che tali non sareb-

Philippus de Ruveta (Ravetta o Rovetta). Su costui per ora non ho trovato altre notizie. Altri due
Filippo (Filippo Musso e Filippo Pozzo (cfr. ivi: 383 e 386) furono tra i numerosi personaggi che
giurarono di ottemperare alle disposizioni del lodo pronunciato dal vescovo di Milano prima che
ne venisse data pubblica lettura. La scomunica degli uomini del Comune era stata corroborata da
Onorio III nel 1218, cfr. Cognasso 1971: 177.

'II 29 marzo 1220 re Giovanni I di Gerusalemme (in contrasto con i capi occidentali della
Crociata, in particolare col legato papale Pelagio) abbandond Damietta per far rientro nel suo
regno. Con lui parti anche il contingente armato messo a disposizione dal re di Cipro. Ma doveva
trascorrere ancora pilt di un anno perché la partita si chiudesse. Nell’estate del 1220 una flotta
egiziana sorprese alla fonda una flotta crociata giunta carica di rinforzi a Limassol di Cipro,
affondando o catturando tutte le navi e facendo — cosi si scrisse, forse con esagerazione — migliaia
di prigionieri, cfr. la Chronique d’Ernoul, cap. XXXVI: 429-430 (non ho potuto consultare la pit
recente edizione, che mi limito qui a segnalare: 7he Chronicle of Ernoul). Potrebbe Filippo essere
giunto con quella spedizione ed essere scampato in qualche modo al disastro? Forse si, e se non
ne abbiamo la prova, non abbiamo neppure la prova del contrario. Lindicazione ‘primo assedio’,
che Filippo usa nel Livre de forme de plait, per situare cronologicamente e topograficamente
Iepisodio supra riportato alla n. 3, non significa di necessita che egli stesse partecipando proprio
alle operazioni militari che portarono alla conquista della citta il 5 novembre del 1219. Questa
poteva essere gid avvenuta: i crociati si trattennero infatti nei pressi di Damietta per altri due anni,
quasi senza saper che fare della loro conquista. Alla fine, nel 1221, nella stagione meno opportuna,
quella della piena del Nilo, la usarono come base per un tentativo di invasione in profondita
dell’Egitto, con obiettivo il Cairo. Questa mossa avventata ebbe come conseguenza una disastrosa
sconfitta. Ma prima, il 7 luglio 1221, Giovanni di Brienne, re di Gerusalemme, si ricongiunse ai
crociati di Damietta. Con lui, o quasi contemporaneamente, vennero, si dice, anche alcuni ciprioti
(cfr. Hill 1940-1952, vol. 1: 87; cfr. anche Edbury 1994: 75). Pud darsi dunque che Filippo (se
scampato al disastro di Limassol oppure se giunto relativamente da poco tempo a Cipro) si fosse
unito proprio a questi ultimi.

63



S1LvIO MELANI

bero forse stati considerati da un inquisitore. Non senza ragione Gabriele Zanella
si domanda'?:

[...] chi & dunque I'eretico? Con ancora maggiore convinzione ribadiamo oggi che ¢ un
credente “normale”, che desidera vivere concretamente, giornalmente, non eroicamente,
il Vangelo, insoddisfatto dei modelli che I'istituzione ecclesiastica — sempre pilt irrigidita
e rafforzata — gli propone come esclusivi, e che vede ogni modello non suggerito dalla
istituzione come eversivo. Ecco dunque che seguire i suggerimenti di persone stimabili
per il loro comportamento, bona opera, o per i discorsi che fanno, bona verba, diventa
eresia, sostanzialmente rifiuto dell'istituzione. Eppure candidamente gli accusati dichiarano
di aver creduto che quei boni homines avessero una fede (ortodossa) a tutta prova, di averli
considerati amicos Dei (amici di Dio), o addirittura santi, di aver visto in cid che dicevano
cose vere (veraces): seguendo loro la salvezza sarebbe stata assicurata.

La Chiesa fini spesso col tagliare rozzamente (o meglio, pragmaticamente) la que-
stione: eretico era, in linea di principio, chiunque esprimeva in modo manifesto
il suo dissenso, mettendo in discussione prerogative, privilegi e politica della
Chiesa stessa, e non soltanto i suoi dogmi. Da questo punto di vista, va detto che
nell’opera di Filippo da Novara non possiamo trovare nessun manifesto dissenso,
bensi una a volte malcelata (e amaramente ironica) insofferenza nei confronti
dell’organizzazione ecclesiastica cattolica.

2.2. Al termine della lettura di queste pagine alcuni diranno probabilmente che
non vi sono elementi sufficienti a dimostrare 'ipotesi di un Filippo da Novara
influenzato almeno in certa misura da idee ai suoi tempi ormai considerate vicine
all'eterodossia. Ma credo si ammettera che il sospetto puo venire, di fronte ad
alcune sue affermazioni o al tono talvolta tenuto dall’autore. Sembrano infatti
esservi nella sua opera varie spie di un pensiero non sempre allineato col confor-
mismo che la Chiesa esigeva gid a partire dalla prima meta del secolo XIIT", E
vero che, se vogliamo ipotizzare un Filippo ‘cristiano inquieto’, dobbiamo
innanzitutto premettere che il Novarese pill volte sostiene principi che, per
quell’eresia alla cui sensibilita in certi casi egli sembra avvicinarsi, cio¢ I'eresia
catara, costituivano vere e proprie bestemmie. E vero anche, d’altra parte, che

12 Zanella 2007, pos. Kindle 76022-76028.

13 Cfr. Moore 1991: 3-35 e 169-176. Gia molto prima vi erano stati documenti pontifici che
avevano invocato e infine ispirato operazioni di repressione durissime quali la guerra contro i
Catari del sud della Francia: si pensi ad esempio al canone Sicut air beatus Leo del Concilio
Laterano III, che nel 1179 per la prima volta aveva attribuito privilegi a coloro che avessero preso
le armi contro gli eretici d’Oltralpe, a somiglianza di quanti ‘visitano il Sepolcro del Signore’.
Oppure alla bolla Ad abolendam di Lucio 111 del 1184. O alla decretale del 1199 Vergentis in
senium e alla lettera al re di Francia del 1208 Si zua regalis, entrambe di Innocenzo II1. Tuttavia,
una delle tappe della persecuzione antieretica fu il Concilio Laterano IV del 1215, le cui norme
sembrano funzionare spesso da taciuto ipotesto e da termine di riferimento nell’opera di Filippo.

64



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

verso la meta del secolo XIII certe dottrine non si sarebbero potute piu esporre
‘in chiaro’. Ora, a dispetto di un credo che condannava senza appello la menzogna,
proprio i Catari erano considerati gia da tempo maestri della simulazione e della
dissimulazione, sia per evitare i rigori inquisitoriali, sia per meglio condurre
un’attivita di apostolato’®. All'epoca di Filippo poi, proprio la difficolta dei tempi
giustificava gli scampati alla persecuzione a misurare con particolare attenzione
tutto quello che dicevano e scrivevano: anche I'aborrita menzogna, o il dire una
cosa alludendo a un’altra, erano divenuti espedienti tollerati, se gia non lo erano
da prima. Vedremo dunque, nel prosieguo di questo saggio, se sara possibile
ritrovare almeno qualche riflesso di posizioni condivise anche dai Catari (dai
‘Buoni Cristiani’ o ‘Buoni Uomini’, come preferivano chiamarsi) nel trattato di
morale di Filippo. Oppure, se certe sue affermazioni si possono pit agevolmente
e legittimamente inscrivere nell'inquieta temperie religiosa dell’epoca sua, e nel
contesto della sua nascita in quella ‘Lombardia’ che vedeva fiorire, fin dalla
seconda meta secolo XII, il complesso fenomeno della spiritualitad degli Umiliati®.

2.3. Uno studioso di filosofia politica del secolo da poco trascorso, Leo Strauss,
ha mostrato come, fin da tempi antichi, molti autori hanno elaborato strategie
per dissimulare, all'interno delle opere, il loro vero pensiero, rendendolo
accessibile, o quanto meno intuibile, solo ai piti intelligenti e avvertiti tra i loro
lettori'®. Certe opere, benché in apparenza del tutto ortodosse, producono nel
lettore una sensazione pitt 0 meno consapevole di perplessita, quasi che le cose
non stessero come l'autore le presenta; che certi elogi, e anche certi anatemi,
all'interno dell’opera stessa dovessero essere in realta intesi a rovescio. Lautore ha
infatti disseminato nel suo scritto (in luoghi strategici, la dove in genere meno si
esercitano gli occhi di inquisitori e censori) indizi a volte quasi impercettibili, fatti
di qualche parola, di qualche osservazione, di qualche chiosa o anche di digressioni
apparentemente prive di importanza, addirittura incongrue'’. Queste, alla fine,

14 Cfr. per questo Adversus catharos et valdenses: 116, 11, ii, i (Moneta da Cremona scrive intorno
al 1240); Lea 2012: 51 e 53-54; Duvernoy 2000: 189; von Moos 1995-1996 (II): 132. Per gli
espedienti degli eretici medievali, cfr. il saggio di Cavaillé 2009. Tra i Catari era considerato lecito
anche per i ‘consolati’ e i ‘perfetti’ il dissimulare, il tacere la verita, U'esprimersi in maniera ambigua
e non compromettente, giocare con le parole e i loro significati. Anche il cosiddetto Trattato dei
manichei conservato da Durando de Osca dice, mentendo (secondo quanto possiamo o crediamo
sapere oggi delle credenze catare): «In primo luogo, noi ci sottomettiamo interamente al sommo
e vero Dio, Padre onnipotente, dal quale — come leggiamo e crediamo — sono stati fatti il cielo, la
terra, il mare e tutto quanto si trova in essi, come confermano le testimonianze dei Profeti e come
mostrano in modo ancor pitt completo le autoritd del Nuovo Testamento» (La cena segreta. Trattati
e rituali catari: 267).

15 Per gli Umiliati faremo principalmente riferimento a Zanoni 1911, Bolton 1975, Merlo 1989,
Alberzoni 1991, Grundmann 2005, Andrews 2006.

16 Cfr. Strauss 2003: 53-56.

17 Cfr. ivi: 54 e 64. Lautore — dice lo studioso — pud anche rivelare che solo ‘tra le righe’ egli ha

65



S1LvIO MELANI

attraggono lattenzione del lettore pitt del resto dell’opera, se si tratta di persona
intelligente, istruita o, piu semplicemente, attenta'®. In superficie tutto appare
normale. Anzi, proprio I'eterodossia puo talvolta essere violentemente attaccata®.
Lautore sembra tenere molto a dare di sé un'impressione rassicurante. Ma quando
e se il lettore riprende in mano l'opera, puod notare nel testo alcuni particolari
(proposti, secondo I'espressione di Strauss, ‘tra le righe’) che possono inquietarlo,
addirittura offenderlo, ma che gli danno soprattutto da riflettere. E questa
riflessione lo scopo principale e segreto dell’opera: con un ragionamento
autonomo, anche se impercettibilmente guidato dalla mano dell’autore, il lettore
scopre, Nascosto, Un messaggio inatteso, potenzialmente sovversivo. Per quanto
riguarda i .7iij. tenz daage d’ome, cercherd di esporre almeno alcuni degli elementi
da me raccolti i quali possono far sospettare che 'opera, al di 1 di superficiali e
anzi ostentate apparenze, adombri alcuni contenuti scomodi.

2.4. Sostiene Anne Brenon che una particolare forma di ‘razionalismo’ applicato
all'interpretazione del Nuovo Testamento condusse ben presto i Catari a un
dualismo cristiano, sebbene «flottant et flou»*®. Insomma, secondo questa stu-
diosa, almeno per certi credenti catari il dualismo non era forse un principio cosi
saldo o importante come spesso ancora oggi si ritiene. Inoltre, per quanto riguarda
il Catarismo italiano, abbiamo testimonianze che rivelano fratture molto meno
nette con l'ortodossia cattolica*'. Le stesse commistioni — o meglio, vicinanze di

manifestato il suo pensiero. Ma tali indicazioni non si trovano certo all’inizio o in altri luoghi
immediatamente visibili. Per quanto riguarda Filippo, si legga questa affermazione, posta al centro
dell’opera (3.29): «Et qui bien entendra cest livre et orra de chief en chief et retendra assez, porra
estre garniz de bones teches avoir et de garder soi de maveises, se Diex I'an done grace», cio¢ ‘Chi
comprendera bene [‘bene’, ma forse anche ‘nella maniera giusta’?] questo libro e lo udra ‘dal
principio alla fine’, e ne riterrd ‘abbastanza’, sard messo in condizione di avere buone qualita e di
guardarsi dalle cattive, se Dio gliene fa grazia’. Con I'esortazione a una lettura non superficiale il
Nostro volle forse avvertire il lettore della necessita di pesare bene le parole di quella, anche 12 (o
soprattutto 1a) dove potevano sembrare frutto di disattenzione e di trascuratezza? Non si pud dire
con certezza, ma il sospetto mi pare ammissibile.

18 Cfr. Strauss 2003: 55-56.

19 Cfr. ivi: 54-55.

2 Brenon 1996: 44, la quale afferma, non senza andare contro l'opinione di altri storici:
«contrairement 4 ce qui a été longtemps soutenu, ce trop célebre dualisme ne peut figurer |[...]
comme la caratteristique essentielle du christianisme des Bons Hommes». Per parte sua Bruschi
2000: 150, n. 3, ricorda: «Manselli intravedeva questa dicotomia tra le categorie [quella dei pochi
iniziati alle dottrine pil segrete e quella dei semplici credenti], visibile soprattutto nel grado di
consapevolezza del credo stesso: “era 'aspetto stesso del dualismo ad essere sfuggente” a gran parte
dei credenti, cui “rimanevano invece evidenti solo le conseguenze pratiche e morali della fede”».
21 Si veda, ad esempio, il problema della natura di Cristo e il fatto che, tra le Scritture, una certa
autorita era riconosciuta dai Catari anche ai Salmi e ai libri sapienziali dell’Antico Testamento.
Questo lo ricorda la stessa Brenon, la quale dice che i predicatori catari, un po’ come tutti i
predicatori, traevano argomenti per le loro tesi da qualunque fonte lo permettesse. La studiosa si

66



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

sensibilita — talvolta sospettabili tra il Catarismo e il sopra ricordato movimento
degli Umiliati (questi ultimi poi riassorbiti, non senza imbarazzo e non senza
residui polemici, nel Cattolicesimo) stanno li a dimostrarlo, come vedremo piu
avanti??2. Occorre ricordare, infine, come molti storici sottolineino il fatto che
quelle catare erano correnti religiose fondate su miti, non su dogmi*. Questo
benché gli scritti catari spesso tendessero a proclamare I'assoluta razionalita, il
buon senso e perfino 'ovvieta delle loro credenze: Anne Brenon parla anche per
questo di un «Christianisme rationel»*. Ricorda al riguardo Alessandra Greco
che le rationes dei predicatori e dei polemisti delle varie correnti del Catarismo
furono massicciamente usate a sostegno dei miti di quest’ultime, e furono definite
da Moneta da Cremona sophisticae, sebbene agli eretici (e a molti di quelli che li
ascoltavano) sembrassero del tutto nazurales vel logicae®. A questo riguardo, credo
colpisca chiunque legga 'opera di Filippo il numero di volte in cui ci si imbatte
nella formula par raison, con la quale 'autore sottolinea la perfetta ragionevolezza
e razionalita di quanto viene affermando?.

3. Una concezione austera e pessimista della vita e del mondo

3.1. Ha scritto Cesare Segre che Filippo da Novara, nei .777j. tenz d'aage d’ome, ha
vagheggiato un ideale di vita austero, privo di slanci pericolosi*’. Che l'ideale di
vita proposto da Filippo sia austero ¢ fuor di dubbio. Anzi, a tratti egli ¢ addirit-
tura cupo: la sua cupezza (mal temperata da alcune sfumature di segno contrario)

basa su quanto dice Moneta, Adversus catharos: 36, secondo il quale i Catari potevano ammettere
I’Antico Testamento come autoritd, ma solo quando e nei luoghi in cui faceva loro comodo.
Lansing 2001: 92 € 94-95 ci mostra che almeno a livello individuale alcuni credenti catari italiani
combinavano pratiche eretiche e cattoliche, e che erano in genere poco interessati agli aspetti
teologici della fede.

2 Cfr. Zanoni 1911: 40-54, 71-79 e 89-93; Merlo 1989; Andrews 2006: 38-44 ¢ 64-98 ¢ passim
(cfr. nell'indice, Humiliati: heresy of).

2 Cfr. Bruschi 2000: 151-152; Greco 2000: 117. Filippo da Novara non cita miti, se non quello
della caduta degli angeli ribelli, che ¢ si molto importante per i Catari ma che certo non ¢ loro
patrimonio esclusivo. Su questo mito presso i Catari si vedano almeno Floss 1999: 50-52, e Paolini
2013: 380-381.

2 Brenon 2012: 235-240. Ma gia Duvernoy 2000: 230 diceva: «cid che soprattutto colpisce & il
carattere razionale, anzi raziocinante, della teologia, che ha pit il carattere di persuasione che di
fede». Cfr. anche Paolini 1995: 207, che ritiene proprio questa «razionalitd semplice da
comprendre, intuitiva» I'elemento che piti di ogni altro giovo al diffondersi del Catarismo.

% Cfr. Greco 2000: 107.

%6 Vero ¢ che la formula par raison ricorre spessissimo anche nelle scritture giuridiche, almeno in
quelle oltremarine, tanto in quella del Novarese (il Livre de forme de plait) quanto in quelle di
altri autori, e dunque Schultze-Busacker 2009: 109, vede riflessa nel trattato di morale la forma
mentis del Filippo giurista.

27 Cfr. Segre 1968: 94.

67



S1LvIO MELANI

difhicilmente pud sfuggire al lettore che pone attenzione a cid che legge, e si mani-
festa anche sotto le spoglie dell’ironia — quasi mai sorridente —, se non del
sarcasmo. Ora, Raoul Manselli ha sottolineato il fatto che una concezione cupa
della vita in questo mondo ¢ uno dei tratti distintivi della psicologia catara®®. Tale
tema sembra infatti essere stato un punto fermo della predicazione dei ‘Buoni
Uomini’®. Filippo pare adottarlo con una certa coerenza, e con accenti simili a
quelli degli eretici, ma anche con l'accortezza di non farne una trattazione
continua e sistematica®. E certo non lo mostra mai come il tema principale (o
uno dei principali) della sua opera, mentre tale invece si rivela nel complesso.
Vediamo come si esprime in alcuni di questi luoghi. Scrive, ad esempio, nel
capitolo dedicato alla mezza eta (3.5):

[...] cest siecle, qui est noianz et cors, mauveis et traveillanz, cusangoneus et angoisseus
de toutes menieres de travaus et d’angoisses. Et aprés la courte vie, covient par estovoir
que I'an en parte et que I'en muire, que par raison I'an doie avoir vie pardurable en 'autre
siecle.

I tempi erano cambiati, a meta del Duecento. Dire o scrivere parole come queste
senza le dovute cautele, dire cio¢ esplicitamente e quasi senza formule attenuanti
che ¢ proprio ‘questo’ (cest) mondo fisico a essere un «nulla, corto, malvagio,
faticoso, tormentoso e angoscioso per ogni sorta di fatiche e di angosce», poteva
portare al sospetto d’eresia: vedi la controversia fittizia che il polemista cattolico
Moneta ingaggia contro un ‘eretico’ (cio¢ un cataro), a proposito della corretta
interpretazione da dare a 1 Gv 2.15: «Nolite diligere mundum: neque ea, qua in
mundo sunt»?'. Nel capitolo dedicato alla vecchiaia invece troviamo scritto (4.3):

Li viel doivent moult mesprisier le siecle, et bien doivente savoir que assez i a de quoi, car il
ont veiies et et oies et essaiés toutes les manieres de tribulacions, de despiz et d’angoisses et de
dolors, et de pertes et de travaus qu'il ont eiiz en touz les .iij. tens d’aage qu’il ont passez, et
en tant de celui en quoi il sont comme il ont ja esté viel. Et en 'espace desus dit ne puet estre
que 'an n'ait perdu moult de ses amis, et autres pertes faites et gasté et mal mis dou sien et de
Pautrui, et eii povre guerredon et mauveis d’aucun service que il a fait; et bien puet estre qu'il
a mal guerredoné caus que l'an li a faiz. Et a poines i a nul qui n’ait fait mal et damage et
honte a autrui et autres a lui. Et qui ne s’est amandé ou laissié de pechier, sa conscience le

28 Si veda almeno Manselli 1967: 276. La base neotestamentaria di questa concezione ¢ nell’epi-
stola 1 Gv 2:15-16: «Nolite diligere mundum, neque ea quae in mundo sunt. Si quis diligit
mundum, non est caritas Patris in eo: quoniam omne quod est in mundo, concupiscentia carnis
est, et concupiscentia oculorum, et superbia vitae: quae non est ex Patre, sed ex mundo est».

% Si veda soprattutto, su questo, ivi: 261-276.

39 Lo ribadisce ogni volta che gli ¢ possibile, in vari paragrafi dell’opera. Ma questi sono abbastanza
lontani da un punto sensibile come I'inizio, dove avrebbe potuto subito soffermarsi I'attenzione
di un lettore indesiderato. Del resto, anche per altri argomenti cruciali Filippo adotta la stessa
strategia: il discorso, per un autore che intenda diffondere contenuti scomodi in un momento
storico non favorevole, non pud essere organico, e la frammentazione ¢ una cautela necessaria.

3V Adversus catharos: 21. Cfr. anche, supra, n. 28.

68



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

remort, et en est en grant bataille en son cuer, se il n’est fous ou desesperez. Et trop puet on
avoir mesdit et meffet ou tens passé, et tant i a de perilz et de max et de honte et de reproches
ou fait dou siecle que trop i avroit a dire, et trop en doivent estre li viel anuié. Et por ce doit
on moult hidir et mesprisier le siecle et soi haster d’amander toz ses meffez; et bien doit
connoistre que

Cist siecles est une bataille,
qui plus i vit, plus i travaille,
et li Anemis met tout en taille.

3.2. Si puo ragionevolmente obiettare che il disprezzo del mondo, il contemptus
mundi, & un genuino e anzi robusto filone della spiritualitd cattolica (non
solamente monastica), risalente addirittura alla Patristica®’. Poiché esso era ancora
ben vivo nel secolo XII, quanto ho appena riportato pare dunque non confortare
affatto l'ipotesi di un pensiero eterodosso nell’opera di Filippo. Tuttavia, vi sono
particolari del testo del Novarese su cui voglio far soffermare I'attenzione, pur
senza pretendere di elevarli al rango di prove di un pensiero scientemente
eterodosso. Intanto egli dice apertamente che questo mondo ¢ ‘malvagio’ («...cest
siecle [...], mauveis», 3.5). Una simile affermazione, espressa in pubblico o peggio
per iscritto, poteva rivelarsi pericolosa verso la meta del secolo XIII?°. Moneta da
Cremona nella sua Summa contra catharos et valdenses aveva speso parecchie pagine
(qualche anno prima che Filippo scrivesse la sua opera) nel tentativo di confutare
le idee catare riguardo all'intrinseca malvagita di un mondo sensibile considerato
dagli eretici, almeno in parte, opera del demonio e non di Dio*. Non si puo dire
quale reazione avrebbe avuto Moneta (se di imbarazzo, oppure di dispetto)
qualora gli fosse stato allora ricordato che santi, papi e teologi famosi, in un
passato pure recente, avevano scritto cose simili*>. Ma oltre ad asserire la malvagita
del mondo, Filippo dice, per due volte, che il mondo stesso e le cose mortali sono

32 Cfr. Sanson 2011: 110-111, che riassume le interpretazioni di Bultot e di Delumeau.

33 Cfr. Nelli 1969: 196-198, racconta l'inganno perpetrato nei riguardi di un’anziana dama catara
moribonda da Raimon de Fauga, vescovo di Tolosa contemporaneo di Filippo da Novara. Entrato
nella casa di lei, non fu riconosciuto dalla donna, che credette di trovarsi in presenza di un vescovo
cataro. Raimon de Fauga secondo I'equivoco, per raccogliere la confessione della donna. Anzi,
egli porto il discorso proprio sulla vanita e il disprezzo del mondo, argomento allora delicatissimo.
La donna cadde nella trappola, assentendo agli ingannevoli assunti del vescovo, e dopo aver
assentito riveld altre sue convinzioni eretiche. Fu cosi subito condannata e portata al rogo sul letto
stesso in cui giaceva.

34 Cfr. Adversus catharos: 85-97 e 116-128. Secondo i dualisti catari cosiddetti ‘radicali’, il mondo
della materia era interamente una creazione del demonio; secondo i ‘mitigati’, invece, la materia
era una emanazione di Dio, alla quale Satana aveva solo dato forma. In ogni caso, tutti rilevavano
la (quasi) onnipotenza del demonio nel mondo materiale.

35 Un esempio tra tutti: il De contempu mundi (composto prima del 1198) di Lotario di Segni
(1161 - 1216), poi papa Innocenzo III (dal 1198). Filippo propone talvolta alcune correzioni del
suo pessimismo nei confronti del mondo, o almeno del corpo umano: raccomanda ad esempio,
come gid San Bernardo, di custodire in salute il ‘gran castello del corpo’, perché da quello si

69



S1LvIO MELANI

un ‘nulla’ (noianz, nel primo brano sopra citato; neanz, in 5.8). Ora, sappiamo
che i Catari, riguardo al Vangelo di Giovanni, offrivano un’interpretazione
sorprendente del passo sine ipso factum est nihil (Gv 1.3). La dove la dottrina
ortodossa traduce e spiega con «nulla ¢ stato fatto senza di Lui», il 7rattato cataro
interpreta: «senza di Lui [senza il Dio buono] ¢ stato fatto il Nulla [cio¢ il mondo
della materia]»*®. Era cosi assicurata la base teorica e soprattutto scritturale del
dualismo?”. Nell’ambito di questa interpretazione, il ‘nulla’ diviene uno dei
termini per definire il mondo materiale, regno del male, dove, come dice Filippo
in uno dei tre versi sopra citati, il ‘Nemico’ (il diavolo) taglieggia tutto®.

3.3. Alcuni papi, tra 'XI e i primissimi anni del XIII secolo, tentarono I'impresa
di riformare una Chiesa screditata da un clero concubinario, mondano e
simoniaco, mentre una grande corrente interna di riforma faceva leva ‘anche’ sulla
svalutazione del mondo sensibile per ricondurre la Chiesa stessa e la societa a
costumi pil austeri. Non ¢ certo un caso se questa azione nacque e procedette in
parallelo con lo sviluppo di movimenti religiosi che furono riconosciuti come
eretici fin dal principio o che finirono con I'approdare all’eresia, ma che con la
riforma avevano originariamente obiettivi e sentimenti in comune. Fu a partire
dal pontificato dell’ultimo grande papa riformatore, Lotario di Segni, ovvero
Innocenzo III (colui il quale recuperd gli Umiliati a una formale ortodossia), che
gli ideali di riforma della Chiesa, vitali e anzi al potere per circa un secolo e mezzo,
come dice Duvernoy, furono quasi del tutto abbandonati. Di fronte al successo
dell’eresia catara, alto e basso clero guardavano ormai con sospetto chiunque
criticava la Chiesa e 'ordine sacerdotale, e chi proponeva una visione pessimista
del mondo. Dire ora, come aveva fatto lo stesso Lotario di Segni non moltissimi
anni prima nel suo De contemptu mundi, che questo mondo era il dominio di
Satana forse non poteva essere considerato una proposizione in sé eretica®. Ma

possono ottenere beni e onori terreni, ma soprattutto la salvezza dell’anima (cfr. 2.20). Pero trova
poi quasi sempre il modo di attenuare questi elementi di ottimismo.

36 Cfr. Cena segreta: 265 e 278-279; Thouzellier 1968: 50-54, e Duvernoy 2000: 53-54. «Il nihil
non ¢ un concetto, ¢ una realtd. Sulla sua interpretazione i catari hanno costruito la tragica
esperienza della loro alienazione dal mondo materiale» (Greco 2000: 102). Si veda anche Paolini
2013: 384 ¢ n. 71, con citazioni di fonti e di pili recenti studi.

37 Inutile dire che i polemisti cattolici tacciarono di ignoranza grammaticale, di travisamento del
contesto ¢, in sostanza, di malafede tale interpretazione.

38 Anche la spiritualitd francescana contemporanea chiamava ‘Nemico’ il diavolo: si veda ad
esempio la lauda 33 di Jacopone da Todi, Amor diletto, Cristo beato. Scrive Sanson 2011: 262: «La
dottrina dei tre nemici dell'uomo vale a dire, la carne (o il corpo), il mondo e il diavolo, ¢ comune
alle teorie ascetiche del Medioevo e risale ai Padri del deserto».

39 Non fosse altro perché di Satana come ‘principe di questo mondo’ parla il Vangelo di Giovanni
(ess.: 12,315 14,305 16,11). Tuttavia, Duvernoy 2000: 123, cita (in traduzione) Moneta, il quale,
trattando dei Catari che ammettono un solo principio creatore, dice: «sostengono che il Principe
di questo mondo — che la Scrittura chiama diavolo e Satana — separd in quattro elementi la materia

70



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

se qualcuno avesse insistito troppo su questo (e Filippo vi insiste) sarebbe certa-
mente potuto diventare sospetto™.

4. Beni materiali e lavoro

4.1. In contraddizione col piti volte ribadito disprezzo di questo mondo e dei suoi
beni sembra essere I'insistenza di Filippo sulla necessita di procurarsi proprio
quelle ricchezze apparentemente tanto disprezzate e disprezzabili*'. Va detto perd

primordiale dopo che essa era stata creata da Dio. [...] Credono che questo Principe del mondo sia
chiamato “Dio del secolo presente”, ed in cid sono d’accordo con gli altri [Catari], ma non credono
che sia Dio per natura, ma piuttosto una creatura del Dio sovrano, Padre dei giusti» (miei i corsivi).
% Moneta, inquisitore e polemista cattolico mise ogni suo sforzo nel tentativo di dimostrare che
la creazione del mondo ¢ buona. Buone erano inoltre secondo lui le creature di questo mondo
(cfr. Moneta 1743: 116-122). Se anche non possiamo credere ad un Filippo cataro o catarizzante,
dovremmo comunque concludere che, all’epoca in cui scrisse il suo libro, per il suo radicale
pessimismo egli era da considerarsi quantomeno un Cattolico attardato su posizioni che la Chiesa
andava sconfessando o quantomeno sfumando molto. Nota Manselli 1967: 276 che il Catarismo
era destinato a morire nel corso del Duecento proprio perché allora si affermo una concezione
della vita pili serena e fiduciosa. Riguardo al De contemptu mundi, abbiamo un aneddoto rivelatore
di un clima religioso ormai diverso, destinato a durare a lungo anche dopo la crociata antialbigese:
al famoso inquisitore catalano Nicolas Eymerich, della seconda meta del Trecento, capitd un
giorno di avere tra le mani il testo scritto da Lotario di Segni e fu incuriosito da una postilla in
margine. Questa nota, dovuta alla penna di un anonimo, diceva: Nonnulla mala assonantia prima
facie. Eymerich si mise allora a leggere 'opera per intero e in effetti vi rilevd molti di quelli che
erano ormai considerati gravi errori dottrinali, generati dal cupo pessimismo del futuro papa. Li
trascrisse dunque in uno zibaldone intitolato Correctorium corruptorii, nel giugno 1396, che dedico
poi all’arcivescovo di Tarragona e a tutti i suoi suffraganei. Notevole deve essere stato I'imbarazzo
dei dedicatari quando ricevettero lo scritto: la Chiesa non poteva certo permettersi un papa eretico.
# Benché poi Filippo insista particolarmente anche su un’idea in apparenza opposta, quella
secondo la quale i poveri e gli sfortunati sono pilt amati da Dio (3.32, 5.12). Facendo essi
penitenza gia su questa terra, pilt sicuramente andranno in paradiso. In questo si nota un certo
accordo con le credenze — di certo pili radicali — dell’Occitania pirenaica di inizio sec. XIV segnata
dall’eterodossia, dove si diceva ad esempio che: «se si hanno delle ricchezze ¢ impossibile salvarsi.
Possono guadagnarsi la salvezza soltanto i poveri della fede e della setta dei buoni cristiani». Inoltre,
«quelli che hanno del bene nella vita presente potranno avere soltanto del male nell’altro mondo».
In poche parole, per i paesani di quella regione, peraltro economicamente e culturalmente
depressa, «'uomo che nasce povero o che si ¢ ridotto in povertd andra in paradiso, a condizione
che in questi due casi assuma pienamente o volontariamente la sua povertd» (per questa e le
precedenti citazioni cfr. Le Roy Ladurie 1977: 402 e 403). Manselli 1969: 61-62, mostra che il
tema della poverta era, gia all’epoca di san Bernardo, oggetto di aspra contesa tra i Catari e i
Cattolici. Merlo 1989: 45-46, parla di coerenza alla vita apostolica e alla poverta evangelica, e di
catari ‘poveri’ in ogni senso, individualmente e comunitariamente. Ma sul rapporto tuttaltro che
conflittuale tra il Catarismo e i beni materiali si vedano Violante 1968: 185, Paolini 1983: 143-
144, Biget 1991: 249 e Paolini 1991: 159-161 (quest’'ultimo intervento di Paolini suscito, al
momento della sua presentazione al convegno di Todi del 1990, un aspro contraddittorio con

71



S1LvIO MELANI

che proprio la morale catara condannava meno di altre il possesso in sé dei beni
materiali. Ma anche gli Umiliati, che predicavano e praticavano un ideale di vita
austero, non mancarono alla fine di coniugarlo con una mentalita imprenditoriale
che porto il loro primo e il loro secondo ordine ad accumulare, in quanto istituti
di perfezione, ricchezze e potere®?. Filippo insiste inoltre sui valori di ‘lavoro’,
‘fatica’ ed ‘onestd come strumenti di acquisizione dei beni temporali (vedi 3.5 e
3.15). Tali valori erano per lui irrinunciabili. Lo erano, si pud supporre (almeno
per quanto riguarda il lavoro), anche per i Catari®®. Quanto agli Umiliati, ¢ stato
addirittura detto che essi esprimono «nella societa medievale la realizzazione totale

Giovanni Grado Merlo, che nell’occasione accusod Paolini stesso di aver frettolosamente negato la
scelta etica di poverta dei Catari, cfr. Paolini 1991: 186). Afferma Benelli 2015% «Il mondo non
¢ né buono né razionale: in base a questa constatazione la teologia catara nega il mondo, ma per
questa ragione il Cataro pragmatico ci vive meglio che pud, eludendone le normative, salvo
conformarsi al comportamento effettivo e tradizionale della propria comunita». Per parte sua
Paolini 1983: 143-144, ricorda le fonti, peraltro cattoliche o valdesi, che accusavano i Catari di
impegnarsi in ogni gerere di attivita lucrosa per pura cupidigia e sete di guadagno.

42 Cfr. Zanoni 1911: 145-199 e 216-242; Andrews 2006, passim (cfr. Uindice: Humiliati: and
property). Per parte loro, i terziari umiliati coltivavano un particolare tipo di poverta: insoddisfatti
dell’idea (per loro ipocrita) di un ordine o di una confraternita in cui i frati non possedevano beni
in proprio, ma potevano contare su ingenti beni in comune, essi, vivendo nel mondo e del loro
lavoro, continuavano a disporre di beni, all’interno del loro nucleo familiare. L3, tuttavia, le
disponibilita in eccesso rispetto a quanto era necessario per il sostentamento erano convertite in
elemosine e in opere di mutuo soccorso, ed essi conducevano uno stile di vita austero, con abiti
molto semplici e due magri pasti al giorno (che pure erano sempre pil delle abituali disponibilita
degli indigenti). Dunque, secondo I'espressione paolina, essi usavano delle cose del mondo come
se non ne usassero (cfr. Alberzoni 1991: 222-223). Vi erano poi, per questi terziari, due giorni di
digiuno a settimana, e preghiere prima e dopo ogni pasto. I terziari, comunque, non sembra
appartenessero, in genere, agli strati pili bassi della societd, anzi, al contrario (ma vedi il parere di
Paolini 1983: 155, il quale ha sostenuto che fossero di condizioni sociali modeste o medie). 1l
loro stile di vita poteva considerarsi si umile, ma soprattutto in rapporto a quelle che avrebbero
potuto essere le loro effettive disponibilita e il loro rango sociale. E del resto, a loro non erano
estranee le pratiche del maneggio del denaro, anche se erano strettamente proibiti 'usura e il
malacquisto, cfr. per tutto questo Bolton 1975: 55-59. Se da una parte il lavoro manuale non era
certamente da loro disprezzato, essi svolgevano anche professioni liberali: tra Due e Trecento, un
terziario come Bonvesin da la Riva fu maestro di scuola, e poteva essere considerato un uomo
almeno mediamente facoltoso (cfr., su di lui, almeno Avalle 1971).

# Cfr., sull'atteggiamento dei Catari nei confronti del lavoro, 'agile sintesi di Floss 1999: 37-39.
Leducazione religiosa e al lavoro degli apprendisti procedevano di pari passo nelle case-monastero
catare, cfr. Duvernoy 2000: 174. Paolini 1983: 146, afferma tuttavia che non vi furono
ur’ideologia coerente ¢ un’etica catare del lavoro. Anzi (cfr. ivi: 117 e 149-150), i Catari «non
sembrano far derivare, sull’argomento [sc. il lavoro], i loro principi e comportamenti da precetti
evangelici; per di pitt non li pongono in una visione di perfezione e in funzione della salvezzar; e
inoltre «il lavoro manuale, come ogni altra opera umana, non ¢ nella prospettiva della salvezza,
ed ¢é assolutamente sterile verso di essa [...]. Per i catari allora il lavoro, sia come attivita che come
prodotto, ¢ moralmente neutro, e come valore, rispetto agli altri eretici, ¢ ritenuto il meno subor-
dinato ad un fine esternon.

72



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

dell’etica cristiana del lavoro, indirizzandolo al servizio dei poveri e degli
indigenti»**. D’altronde, come ossessivamente ripete lo stesso Filippo, i beni
dovevano servire, oltre che per vivere dignitosamente e senza pesare sulla societa,
per fare elemosine. Queste, tanto secondo i Cattolici (e gli Umiliati in particolare)
quanto secondo gli eretici, giovavano alla salute dell’anima del benefattore, ed
erano anche un mezzo di coesione sociale: I'aiuto dei confratelli in difficolta era

infatti considerato come un dovere imposto dalla caritas cristiana, oltre che un

indispensabile meccanismo di mutuo soccorso®.

4.2. Filippo ricorda in modo quasi ossessivo il dovere dell’elemosina (cfr. al
riguardo i paragrafi 1.20, 2.19, 2.25, 3.3, 3.5, 3.41, 3.44, 4.6, 5.15 del suo
testo)*®. Questo dovere, insieme con i benefici che comporta per 'anima del
donatore, ¢ da lui spiegato col racconto della favola del ‘re di un anno’, tratta dal

“ Manselli 1976a: 236 (cit. in Paolini 1983: 153). Sulla vita quotidiana degli Umiliati, fatta di
povertd, lavoro e penitenza, cfr. Zanoni 1911: 102-112 e passim; Volpe 1961: 57-58; Paolini 1983:
155-156 (che parla di poverta e lavoro, o meglio ‘lavoro povero’, e di poverta volontaria, in cui si
gode del frutto del lavoro solo per quella che ¢ la parte indispensabile per vivere); Andrews 2006:
127 e passim. Tuttavia, si veda Alberzoni 1991: 226-227, secondo la quale ¢ necessario tornare ad
osservare (sulla scorta degli interventi in materia prima di Manselli e poi di Paolini) che si ¢ troppo
insistito sul lavoro manuale come caratteristica qualificante degli Umiliati. Il fatto che nel
Propositum (cioe la regola) inviato da Innocenzo IIT nel 1201 ai terziari umiliati non si parli del
lavoro ¢ facilmente spiegabile: i laici non avevano certo bisogno di vedersi imporre o consigliare
il lavoro manuale, dato che quello era il loro normale e regolare mezzo di sussistenza. Per quanto
riguarda gli Umiliati regolari, invece — quelli del primo ordine (composto di chierici) e quelli del
secondo (composto di laici, uomini e donne, organizzati in comunitd) —, la regola contenuta
nell Omnis boni principium prevedeva si, per i membri del primo ordine, un intenso ritmo
lavorativo, ma esso non era poi cosi dissimile da quello gia imposto dallo stile di vita cisterciense.
Dei laici comunitari del secondo ordine invece, pur dovendo essi, per altri beni, pagare le decime
alle chiese cui spettavano, le lettere papali (del 1201) precisavano che avrebbero dovuto essere
esentati per quanto riguardava i proventi delle loro attivita artigianali («De artificiis autem, que
propriis manibus exercetis»), e anche per quanto riguardava quelli del lavoro agricolo e dell’alleva-
mento. Questo affinché non fossero diminuite le loro possibilitd di sovvenire con elemosine alle
necessita delle chiese povere e degli indigenti.

# Cfr., a proposito degli Umiliati, Alberzoni 1991: 225 e n. 103, la quale ricorda che, tra le
prescrizioni del Propositum che regolava fin dal 1201 la vita religiosa dei terziari umiliati, cera
quella di aiutare i confratelli bisognosi. Al mutuo soccorso tra gli Umiliati Andrews accenna alle
pp- 105 e 126. Paolini 1983: 156, citando Manselli, propone lipotesi che anche la produzione
da parte degli Umiliati del loro caratteristico tipo di panno di lana a buon mercato fosse una
specie di elemosina indiretta, perché tale panno era accessibile per I'acquisto anche agli indigenti.
4 Sulla caritas presso i terziari umiliati, il loro Propositum parlava chiaro: la caritas doveva
esprimersi in continue e consistenti elemosine (cfr. Bolton 1975: 52, e Alberzoni 1991: 222 e
225). Filippo (4.6) precisa che le elemosine pili meritevoli sono quelle fatte ai veri poveri. In
genere i Catari erano contrari alle elemosine date senza discrimine, ad esempio agli ‘accattoni e
alle accattone per scelta’ come dice Filippo, ma non a quelle elargite ai veramente bisognosi, quelli
impossibilitati a guadagnarsi da vivere.

73



S1LvIO MELANI

Romanzo di Barlaam e losaphat (paragrafo 3.4)". Lelemosina era approvata, anzi
sollecitata, dalla Chiesa cattolica, all'interno della quale esistevano ormai degli
ordini detti appunto mendicanti. I tre ordini umiliati, invece, si autosostentavano
e facevano’ elemosine®®. I terziari, pur agendo spesso da individui singoli, erano,
come si ¢ detto, particolarmente generosi: si pensi alle attivitd di beneficenza in
cui si distinse un terziario umiliato come Bonvesin da la Riva. Ma la pratica
dell’elemosina era in uso, si ¢ detto, anche presso gli eretici: particolarmente
meritevole era considerata quella fatta ai ‘perfetti’ che a causa della persecuzione
non potevano provvedere al proprio sostentamento®. Secondo Belibasta, I'ultimo
‘perfetto’ occitano di cui si abbia notizia, le opere buone (tra le quali le elemosine)
erano la via della grazia®®. Come nel caso degli Umiliati (i quali esaltavano
soprattutto il valore dell’elemosina fatta grazie ai proventi del proprio lavoro)*!,
la generosita nelle elemosine era dunque un tratto appariscente della condotta dei
Catari, cosa che li ricopriva di un’aura di santita e di pieta**.

4.3. Tenendo presente I'importanza salvifica del lavoro e di un corretto uso dei
beni materiali si spiega perché I'apprendistato del lavoro stesso dovesse, secondo
Filippo, iniziare prestissimo, cio¢ non appena i bambini erano in grado di
recepirlo™. Si trattava di creare si dei buoni artigiani e dei seri professionisti, ma

“7 E una leggenda che durante il medioevo, secondo alcuni studiosi, si tinse di colori catari o
catarizzanti, come torna ad asserire Van Ruymbeke Stey 1997, opponendosi alle affermazioni di
Manselli 1957: 195-208 (scettica su un utilizzo cataro della leggenda era perd anche 'opinione
di Brim 1989). Secondo la Van Ruymbeke Stey, la leggenda sarebbe stata sfruttata molto nella
predicazione dei Buoni Cristiani. Cosi anche secondo van Niekerk 2016: 13-14, il quale, nella
versione occitana della leggenda, mette in evidenza le affermazioni relative alla negativita e alla
vanitd del mondo e l'uso tipicamente cataro dell’espressione bons hommes (riferita al maestro
Barlaam). Su questa espressione si veda qui, infra.

% Cfr. Andrews 2006: 104-106, 127. E vero, comunque, che i primi due ordini, quello clericale
e quello composto da laici viventi in comunita, potevano accettare donazioni, ma solo di beni il
cui possesso non li sottomettesse ad obblighi in contrasto con la loro vocazione.

# Cfr. Duvernoy 2000: 214.

50 Ivi: 223. Cfr. anche le pp. 214-215. Per la distinzione tra ‘poveri della fede’ e ‘poveri di
condizione’ (laddove ‘poveri della fede’ sono i ‘perfetti’ impossibilitati a lavorare) cfr. Le Roy
Ladurie 1977: 397-410.

3! Cfr. Volpe 1961: 57. Cfr. anche Bolton 1975: 55. Alberzoni 1991: 227-228, n. 109, ricorda
come Paolini (Paolini 1983: 159-160) mette in evidenza che la caritd degli Umiliati non nasceva
da una semplice distribuzione di ricchezze, ma dal lavoro: I"avere’ per ‘dare’ trova nel lavoro un
nuovo tramite.

52 Ma Ranieri Sacconi, trascinato probabilmente da vis polemica, affermava che i Catari erano
avarissimi e non facevano elemosine neppure ai loro correligionari se non per fuggire lo scandalo
o per acquistarsi onore. Labate Gioacchino da Fiore scrisse invece che i Catari rimproveravano al
clero cattolico di non sovvenire con elemosine adeguate ai bisogni dei poveri, ma questo per
attrarre meglio questi ultimi, prospettando loro la possibilita di diventare ricchi qualora si fossero
uniti alla setta (cfr. Paolini 1991: 160, n. 79).

%% Giustamente Schultze-Busacker 2009: 111, n. 28 (con citazioni di fonti) ricorda pero che la
raccomandazione di insegnare un mestiere ai bambini era sia biblica sia classica.

74



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

soprattutto di rivestire quanto prima il bambino di un abito mentale che facesse
del lavoro, dell'onesta e della dura fatica uno strumento di purificazione dell’a-
nima, di distacco dalle lusinghe del mondo pur restando attivamente nel mondo,
con una concezione per certi aspetti pre-calvinista. Zanoni riteneva che i bambini
e le bambine fossero addirittura inviati nelle case degli Umiliati per apprendervi
un mestiere, essendo poi liberi di abbandonarla una volta raggiunta la maggior
eta. Andrews osserva pero che i documenti non sono chiari sulla presunta offerta
di tale apprendistato®. Ritornando a Filippo, ¢ notevole che egli considerasse un
“mestiere” anche quello di cavaliere (1.13-14), e addirittura quello di chierico:
erano per lui i mestieri ‘pitt degni’, e quelli il cui apprendimento doveva iniziare
al pitt presto (vedi infra)*. 1l fatto che Filippo dica perd, quasi casualmente, che
¢ un grande onore essere buon maestro del proprio mestiere, fosse anche quello
di merciaio, potrebbe portare forse ad associare quest'ultima parola — merciaio —
al ricordo di una notizia relativa ai ‘perfetti’, il clero cataro. Essi volevano evitare
di cadere in quello che consideravano il parassitismo del clero cattolico. Lavora-
vano dunque manualmente, secondo 'esempio degli apostoli, per mantenersi,
salvo quando non fossero impegnati nella predicazione itinerante o in quella che
i Cattolici avrebbero chiamato la cura animarum: facevano in genere i tessitori, i
fabbricanti di pettini, i mercanti e molto spesso proprio i merciai’®. Ma I'indizio,
soprattutto se considerato da solo, ¢ sicuramente molto tenue.

4.4. Ritorniamo ora ai beni materiali: questi, anche se onestamente e faticosa-
mente acquistati, erano da considerarsi un mezzo, non un fine. Filippo dice che
da giovani occorre procurarsi i beni temporali innanzitutto per farsi quella che
noi chiameremmo la pensione di vecchiaia, allo scopo di non diventare un peso
per la societa, ma anzi per essere utili mantenendo i propri figli ancora piccoli o
aiutando parenti e amici in cattive acque, o i bisognosi in genere’’. Sono invece
intollerabili la cupidigia e la sete di possesso. Si trova spesso scritto che il peccato
per i Catari consisteva prima di tutto nell’amore del mondo, delle cose materiali.
Si veda su questo il trattatello cataro oggi noto attraverso gli estratti riportati
nell’opera di Moneta: «Se 'uomo si preoccupa delle cose del mondo, le ama, e se
le ama, ama il mondo. Ma se un uomo ama il mondo, in lui non c’¢ 'amore
‘perfetto’ di Dio»*®. Si veda, anche, la catechesi catara trasmessa dal Rituale di

>4 Cfr. Zanoni 1911: 192; Andrews 2006: 196.

% Per quanto riguarda i Poveri Lombardi (come si denominavano i Valdesi italiani dopo la
scissione da quelli d’Oltralpe intorno al 1205, cft. qui n. 186), Paolini 1983: 142, ricorda che tra
loro non sussisteva una gerarchia di merito tra i lavori manuali, e tra questi e le attivita liberali.
Filippo sembrerebbe invece riconoscere una maggiore ‘dignitY (o intendeva semplicemente dire
‘prestigio’, concetto forse difficile da esprimere meglio a quei tempi?) ai ‘mestieri’ di cavaliere e
chierico.

>¢ Cfr. Duvernoy 2000: 172-176, 214. Cft. anche Violante 1968: 187, e Duvernoy 1994: 210.
7 Cfr. 2.37,3.1 e 3.17.

%8 Tradotti in Duvernoy 2000: 159.

75



S1LvIO MELANI

Lione, dove si menziona I'odio del mondo e delle sue opere®. Per parte sua Filippo

spiega (2.40):

Et moralitez dit que [z plus courte voie a richesce conquerre, si est de richesse despire, et sanz
faille ce puet avenir en .ij. menieres, 'une por le cors, 'autre por 'ame. Cele dou cors si
est quant 'an aimme tant aucune chose nouvelement conquise [...], que 'an mesprise
toutes les autres ancontre cele, por sa volanté acomplir. Et cele de I'ame, avient, que li
bons crestiens, en religion ou au siecle, despit et mesprise toutes les richesces dou siecle,
por Dieu servir et por same sauver. Et de ce est il plus riches que §il avoit tot 'avoir dou
monde; et la est ce que dit moralitez, car plus courtement ne porroit on richesces conquerre
que despire les; car en une toute seule heure de repentance et de veraie confession ou droite
entencion de penance fere, conquiert on si tres grant richesce comme est li sauvemanz de
'ame en vie pardurable.

Ogni concessione ai sensi, ogni esasperato desiderio di beni materiali era peccato
particolarmente grave. Era nocivo poi — se accompagnato dall’insoddisfazione e
dalla bramosia di altri beni — il possesso di una ricchezza smodata. Si ¢ detto che
ogni uomo doveva lavorare, ottemperando al precetto di san Paolo: «Chi non
vuole lavorare, neppure mangi» (2 Tess 3.10). Ma si ¢ detto che questo era un
principio adottato in particolare da un ordine religioso come quello degli Umiliati.
Per Filippo, come per i Catari e gli Umiliati, il lavoro non solo procurava i
necessari beni materiali, ma diventava un modo di vivere per cui si peccava meno
o per niente (2.38): «Ausis est il des genz de mestier et de toute autre gent qui
travaillent: quant ils ont bien traveillié il pechent mains ou noiant».

5. 1] dolore e la sopportazione

5.1. Filippo da Novara dedica molto spazio al tema della sopportazione (cfr. 1.1,
3.28, 3.36, 5.8, 5.9, 5.12): sopportazione delle conseguenze dei propri errori,
sopportazione delle disgrazie e dei torti subiti. In una parola, sopportazione di
ogni possibile male o fastidio della vita. E una cristiana rassegnazione quella che
Filippo predica, la sopportazione nel nome di Dio, per parafrasare le sue stesse
parole (cfr. 5.9). E quella pazienza che il Propositum (cioe la regola) dei terziari
umiliati annovera tra i doveri fondamentali del confratello®. T mali sono spesso
mandati da Dio per I'espiazione dei nostri peccati e per questo devono essere
considerati come segni di una sua speciale benevolenza (5.12): «et lor bon eiir
[dei buoni apparentemente sfortunati], qui samble au siecle mauveis, est li droiz
bons eiirs de par Dieu». Tra chi soffre di pili su questa terra ci sono inoltre le sante
e i santi, i quali (3.36) «quant il sont trespassé de ce siecle, bien est apparent qu’il

39 Cfr. ivi: 137.
% Cfr. Alberzoni 1991: 222 e 225.

76



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

ont en l'autre le haut guerredon de saintefiement». In altri passi ancora il Novarese
insiste su questa necessita di non disperare di fronte agli inevitabili e infiniti mali
della vita. I mali, oltre che una forma di catarsi dei propri peccati, sono un mezzo
per distaccarsi da quel mondo che, come abbiamo visto, egli considera malvagio.
Il Novarese esorta anche alla piu rigorosa penitenza, a partire dalla mezza eta e
soprattutto in vecchiaia, per affrontare e affrettare quella ‘buona fine’ augurata e
invocata tanto spesso nel suo libro (vedi 2.40, 3.3, 4.6, 5.15). Penitenza e digiuni
erano in uso tra i Catari, i quali digiunavano rigorosamente in tre epoche
dell’anno: 'Avvento, la Quaresima e da Pentecoste alla festa dei santi Pietro e
Paolo. Gli Umiliati invece, scrive Zanoni, oltre a osservare tre grandi periodi di
digiuno annuali, digiunavano anche tre volte a settimana (due per quanti
seguivano il Propositum dei terziari: il mercoledi e il venerdi)®'. Questo rigido
regime di penitenza all’epoca non era osservato da nessun altro istituto di

perfezione®?.

5.2. Raoul Manselli, nel suo saggio dedicato al dolore e alla morte presso i Catari,
evidenzia come una morte attraverso il dolore e la sofferenza fisica rappresentava
per gli eretici la via per la liberazione dal peccato pit sicura e raccomandata®. In
altre parole, il dolore diventa il mezzo col quale 'uvomo che ha la ‘conoscenza del
bene’ pud vincere il male e la materia ed ottenere la salvezza®. Inoltre (in
particolare per i Catari ‘mitigati’ di Concorezzo, la maggiore delle due principali
osservanze catare italiane),

[...] non vi ¢ nessuna catena di necessita che leghi gli spiriti, non v’¢ gia un’irreparabile
condanna dalla quale solo uno sforzo supremo potra liberarci, ma ¢ richiesta da ogni fedele
una vigorosa collaborazione all’opera di Cristo, che da Dio ¢ stato mandato per insegnare
agli uomini la possibilita di abbandonare i corpi e ricostituire il mondo degli spiriti®®.

Fondamentale, per il Catarismo, ¢ la scelta di una particolare imitatio Christi: «nel
dolore e nella morte si ¢ venuta fissando una esemplarita di Cristo, che viene
ripresa dagli apostoli e dai loro eredi»®. Per i Catari, una «vita dolorante li fa vicini
agli apostoli ed a Ciristo e li rende oggetto di una fede piena di rispetto fra le folle
del loro tempo»®’. Per parte sua, Filippo scrive ancora, a proposito della sopporta-
zione (5.7):

61 Cfr. Zanoni 1911: 46 e: 363-364 (lo studioso cita I'articolo XXIX della Regola del primo e del
secondo ordine degli Umiliati secondo il testo della bolla Cum felicis memorie di Gregorio IX, 7
giugno 1227, custodita nell’Archivio della Curia Arcivescovile di Milano). Cfr. anche Andrews
2006: 104 e 118, e Bolton 1975: 55, n. 22.

92 Cfr. Zanoni 1911: 46.

63 Cfr. Manselli 1967: 264 e 266.

%4 Cfr. ivi: 269.

% Ivi: 270, n. 27.

% Tyi: 265.

7 Tvi: 266.

77



S1LvIO MELANI

Raisons est que en comence a Nostre Seignor, qui est li droiz commancierres et parfaisierres
de la haute soffrance, qui dure parfaitement jusques a la fin a ¢aus qui samandent devant
la mort: li plus haut et riche seignor terrien, qui sont neant a la comparison de lui, doivent
bien panre garde a lui et example, et soffrir debonnairement ¢ax qui lor mesfont et touz
ces qui sont en lor pooir, et pardoner anterinement a cels qui viennent a lor merci, por
amour dou seignor celestial, qui por cels et por les autres soffri mort et passion en la croiz;
et tuit ont grant mestier de son pardon et de sa soffrance; car se il se correcast et il ne les
vossist softir, trop seroient par temps puni. Et se li grant seignor terrien sueffrent les
menors, bien doivent donc par raison li petit soffrir les granz et attendre lor menaie et lor
merci. Touz jors dit I'an que li bon soffreor vainquent tout.

6. Tra ‘ortodossia’ ed ‘eterodossia’

6.1. Veniamo adesso alla parte pit delicata della ricerca, quella che potrebbe indi-
viduare meglio come poco ortodossi, o comunque sovversivi, alcuni aspetti del
pensiero di Filippo, pur senza fare di lui un eretico dichiarato e ribelle. Bisognera
trovare una risposta a queste domande: quali sono le sue opinioni riguardo alla
Chiesa e ai suoi ministri? Cosa ci lascia sapere riguardo alle proprie personali
convinzioni su dogmi e sacramenti religiosi? C’¢ qualcosa nel suo particolare
vocabolario che possa suonare come un’eco di idee o di sensibilita eterodosse, o
del gergo ereticale per quanto oggi lo possiamo conoscere? Secondo i Catari, la
creazione visibile era opera (almeno in parte) del principio maligno. Il dualismo
¢ uno dei tratti pitt appariscenti del Catarismo, benché Anne Brenon rilevi che
troppa importanza si ¢ data in passato a questo aspetto (vedi supra, n. 20). In
Filippo il dualismo parrebbe non manifestarsi. La cosa in sé non sarebbe forse
stupefacente: dichiararlo in un’opera che viaggiava sotto il suo nome avrebbe
comportato per lui il forte rischio di essere tradotto di fronte al tribunale dell'In-
quisizione®. Inoltre, si potrebbe ricordare che la Chiesa di Concorezzo, quella
dei ‘mitigati’, la pilt numerosa osservanza catara in Italia, si era spostata nel tempo
su posizioni piu simili a quelle cattoliche, ammettendo l'esistenza di un solo Dio,
buono e onnipotente e senza principio. Questi aveva ‘creato’ gli angeli e i quattro
elementi; ma non aveva ‘fatto’ il mondo, che era opera di Satana, creatura angelica
decaduta cui Dio stesso aveva concesso di agire da demiurgo®. Tuttavia, Filippo

¢ A Cipro era insediato, all’epoca di Filippo, un tribunale dell’Inquisizione che poteva definirsi
inesorabile, soprattutto contro i difensori dell’autonomia della Chiesa greco-ortodossa dell’isola.
Negli Stati crociati d’Oltremare esisteva anche una legislazione antiereticale di emanazione non
ecclesiastica bensi laica, ricordata in tutti i trattati di giurisprudenza oltremarini precedenti e
successivi al Livre de forme de plait di Filippo da Novara, ma (sara solo un caso?) non nell’opera
del Novarese. Su questa legislazione si veda Melani 2014. In particolare, sui dati per certi aspetti
apparentemente contraddittori riguardo alla effettiva presenza ereticale in Oltremare e alla
percezione che invece se ne aveva in Occidente, cfr. ivi: 75 e 83.

¢ Cfr. Schmidt 1848-1849: II, 63-65. Secondo i ‘dualisti mitigati’ la materia di questo mondo
era coeterna a Dio e sua emanazione, ma Satana le aveva dato forma (cfr. Duvernoy 2000: 97-98
e 122-123).

78



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

potrebbe aver accennato alle istanze dualiste (in tal caso certamente in modo assai
involuto) almeno in una delle sue tante e apparentemente superflue chiose. E
noto che i Catari attribuivano a Dio, principio di bonta, le cose ‘buone’, e al
principio cattivo quelle ‘cattive”. Filippo scrive dunque (3.29):

Et qui viaut estre bons il doit panre example a ¢caus qui sont tenu et conneii a bons, et aus
choses que li commun des gens tiennent a bones et qui sont devisees por bones; et cil qui
fait le contraire de ce qui est devant dit est mauveis. Et les bones teches et les maveises
muevent toutes des .ij. choses desus nomees, les bones de bonté et les mauvaises de
mauvestié.

6.2. Con questa affermazione, che si potrebbe forse considerare contaminata da
tracce quasi impercettibili di dualismo (si rilegga I'ultimo comma), sono tuttavia
da confrontare le altre, numerosissime, in cui Dio (che ¢ buono) appare il creatore
anche di questo mondo terreno e dei corpi umani (vedi 3.12, 3.29, 3.31, 3.34,
3.39, 5.10)”". Questa particolare enfasi nell’attribuire a Dio la creazione del
mondo sensibile e dell'uomo (con la condanna dei ‘miscredenti’ che gliela rimpro-
verano, perché apparentemente cattiva) potrebbe tuttavia essere sospetta.
Soprattutto dopo che da parte del Nostro ¢ stata spesa ben pit di una parola per
definire in modo particolarmente negativo il mondo stesso’>. Siamo di fronte a
degli stratagemmi verbali? Oppure ad esagerate proteste che, proprio perché
esagerate e contraddittorie, servono, piuttosto che a scacciare il sospetto, ad
insinuare in chi legge attentamente che, per l'autore, la verita ¢ ben altra? Si
consideri inoltre che numerose sono le dichiarazioni simili rese dai Catari. Scrive
Manuela Sanson, a proposito dell'inizio del trattato cataro La cena segreta’:

Lautore pare inizialmente fare una professione di fede ortodossa in quanto afferma
nell’incipit: in primo luogo, noi ci sottomettiamo interamente al sommo e vero Dio, Padre
onnipotente, dal quale — come leggiamo e crediamo — sono stati fatti il cielo, la terra, il

7% Le creature buone e cattive si distinguevano dalle loro opere, secondo quanto detto in Mz. 7,18:
«Lalbero buono non pud portare frutti cattivi, né I'albero cattivo pud portare frutti buoni», vedi
su questo Duvernoy 2000: 43-44.

71 Si consideri perd il caso delle credenze del cataro italiano Bonigrino (uomo di una certa
condizione e di una certa cultura), poco interessato a un dualismo metafisico. Secondo costui,
non tutte le cose visibili sarebbero opera del diavolo, ma solo quelle che arrecano danno, come i
serpenti e gli scorpioni. Credeva peraltro che le anime destinate alla salvezza eterna fossero angeli
caduti e quelle destinate alla dannazione creature del diavolo (cfr. Lansing 2001: 88-89).

72 Laltro mondo ¢ invece il vero mondo della c/ar#é, quello dal quale vennero cacciati Lucifero e
gli angeli ribelli in una apparentemente catara opposizione tra ‘luce’ e ‘tenebra’ (cfr. 4.4: «Et cil,
qui estoient si tres bel, en cele heure que orguiax se mist en aus descendirent de la haute clarté es
tenebres d’anfer le pesme»). Laltro mondo ¢ inoltre quello dove l'autore si augura che lui e tutti
i ‘buoni cristiani e le buone cristiane’ possano trovare eterno riposo («Nostre Sires Dieus, qui est
piteus et misericors parfaitement, doint, par sa pitié et par sa misericorde en 'autre siecle repos
pardurable et clarté sanz fin a celui qui cest livre fist et qui lescrist, et a touz crestiens et a toutes
crestiennes, se a lui plest. Amen!»). Tipicamente, i Catari chiamavano il dio buono dieu de clarté,
cfr. Pales-Gobilliard 1976: 194.

73 Sanson 2011: 75.

79



S1LvIO MELANI

mare e tutto quanto si trova in essi [...]. Ma subito dopo, nel secondo capitolo, la situa-
zione viene chiarita: Ma poiché vi sono molti che fanno scarsissimo conto dell’altro mondo
e delle altre cose create oltre a quelle, vane e corruttibili, che si vedono in questo mondo
perverso e certamente ritorneranno nel nulla come dal nulla sono venute, noi affermiamo
in verita che esiste un altro mondo e vi sono altre creature incorruttibili ed eterne, sulle
quali riposano la nostra fede e la nostra speranza.

Tuttavia, in questo come in altri casi che abbiamo visto e vedremo, ogni nota o
considerazione pare destinata a rimanere al livello (certo insoddisfacente) di
ipotesi.

6.3. Un indizio lessicale di pensiero non del tutto ortodosso potrebbe essere forse
contenuto nell'uso sinonimico che Filippo fa dei verbi ‘fare’ e ‘creare’ (faire e creer,
con preferenza statistica per il verbo faire) riferiti all opera di Dio, cfr. 2.22, 3.12,
3.31, 3.29, 3.34. Dice a questo proposito Réné Nelli che i Catari non
distinguevano, come invece facevano i Cattolici, tra ‘creare’ (cio¢ ‘fare qualcosa
dal nulla’) e fare’ (‘fabbricare una cosa da un’altra’)’4. Per molti Catari Dio aveva
‘fatto’ tutto a partire da una realta preesistente. La creazione, almeno quella buona,
sarebbe un’‘emanazione’ di Dio a lui coeterna (Dio ¢ simile in questo al sole, che
non precede il suo raggio nel tempo, ma lo precede quanto a causa o natura)”.
Per Giovanni di Lugio (teologo cataro, autore del celebre Liber de duobus
principiis) ‘creare’ o ‘fare’ &: 1) far passare un essere buono a uno stato migliore
(questo ¢ vero per Cristo e gli angeli buoni, deputati da Dio ad aiutare le anime
decadute a liberarsi dal male); 2) far passare un essere da una condizione cattiva
a una peggiore, come nella concessione da parte di Dio al principio malvagio di
esercitare una costrizione o una violenza sulle anime buone; 3) far passare un
essere da cattivo a buono (le anime decadute degli uomini ritornano al bene dopo
essersi liberate dalla prigione della materia)’®. In ogni caso, Dio ‘non pud’ e ‘non
vuole’ fare il male; il secondo punto che abbiamo sopra esaminato va inteso nel
senso che Dio ‘lascia’ che venga fatto il male, ‘lascia’ che il principio cattivo
apparentemente prevalga nel mondo sensibile. Questo per un fine superiore non
comprensibile per 'uvomo, ma che ¢ buono. Si veda, alla luce di tale precisazione,
questo passo tratto dall’opera di Filippo (5.11):

Mais I'an doit croire que tuit li bon eiir et tuit li bien viennent de Dieu; et tel tient on a
bon eiir qui est mauveis, et tiex est bons eiirez des biens temporex qui pert 'ame. Cil aiirs
n'est mie de par Dieu, ainz le fait li Annemis.

Questo brano sembra completarne a sua volta un altro che nell’opera lo precede

di parecchi paragrafi (3.34):

74 Cfr. Nelli 1964: 27-28.

75 Cfr. ivi: 30.

76 Cfr. il capitolo dedicato alla creazione nel testo del Liber de duobus principiis, in Cena segreta:
172-187.

80



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

[...] quar I'an voit les bons homes et les biens religieus, les hermites qui font les granz
penitances et les bons crestiens loiaus qui font les bones oevres et bien se contiennent vers
Dieu et vers le siecle ont sovant plus de persecucions et de maus en cest siecle que n’ont li
mauvais et li delloial desesperé. Cil en cui sont tuit li malice et toutes les mauvestiez, cil
ont sovant plus assez des biens temporex que li bon.

6.4. Filippo chiama in un caso il diavolo (4.3) «li princes d’anfer, qui est princes
dou monde». Certamente nessuna delle due parti distinte di questa enunciazione
(‘principe dell’inferno’ e ‘principe di questo mondo’), puo dirsi in sé eretica: il
‘principe di questo mondo’ ¢ cosi chiamato nel Vangelo di San Giovanni (che
pero, guarda caso, ¢ anche quello piu venerato dai Catari)’’. Ma I'equazione
‘principe dell'inferno’ = ‘principe di questo mondo’ ¢ sospetta, se si pensa che per
i Catari questo mondo malvagio era di fatto I'inferno’®. Poiché la Chiesa non
poteva rinnegare il vangelo di Giovanni neppure la dove proclamava il diavolo
principe di questo mondo, ne propose all’epoca interpretazioni che attenuavano
di molto la portata del suo valore letterale. Nei primi anni Venti del Duecento, il
teologo inglese Tommaso di Chobam in una sua predica afferm6 dunque: «Non
si deve credere agli eretici albigesi, che dicono che il diavolo ¢ principe e sovrano

di questo mondo come di opera sua»”.

6.5. I credenti catari per lo pitt rimandavano la cerimonia del consolamentums, il
loro sacramento fondamentale, fino all’ora estrema™®. La loro religione era molto
esigente nei confronti dei ‘consolati’, che dovevano praticare una vita segnata da
rigorosissime astinenze, dalla preghiera e da tabui alimentari (rifiuto di ogni
alimento — carne, uova, latte e latticini — derivato dal coito). Non tutti i credenti
pensavano di poterla praticare, e spesso addirittura non lo volevano. A loro veniva
incontro la credenza della Chiesa catara secondo la quale il battesimo nello Spirito
Santo per imposizione delle mani (il consolamentum), cancellava tutti i precedenti
peccati e bastava ad aprire le porte del paradiso, se dopo non si commettevano
peccati mortali quali potevano essere un rapporto sessuale o il mangiare carne.
Essere ‘consolati’ e subito dopo morire era garanzia di sicura salvezza. Ecco perché
la grande maggioranza dei credenti rimandava iz extremis il sacramento. I Catari
occitani chiamavano una morte in grazia di Dio bona fin. Ma chiunque fosse
morto non ‘consolato’ oppure gravato da un sia pur unico peccato mortale faceva
una mala fin. Quanto a Filippo, egli usa i termini male fin e bone fin in non pochi
casi (cfr. 1.14, 2.23, 4.1, 4.5, 4.7, 4.9, 5.5, 5.12, 5.18, 5.22, 1.7, 5.12). Non si

puo — ¢ vero — sostenere la tesi che il Catarismo avesse il monopolio delle due

77 Cfr. Gv 12.30-31, 14.30. Cfr. Thouzellier 1968: 50 e 54.

78 Cfr. Duvernoy 2000: 85, 93, 219.

7% Cfr. Paolini 2013: 366.

80 Talvolta i perfetti non accettavano di consolare persone ancora in salute, almeno quando il

ritiro del credente dal mondo secolare sarebbe stato di pregiudizio alla Chiesa, cfr. Duvernoy
2000: 148.

81



S1LvIO MELANI

espressioni®!. Tuttavia, esso le usava con particolare insistenza, e in modo quasi
formulare, per indicare la salvezza o la dannazione: nel melioramentum (atro di
riverenza che i semplici credenti rivolgevano ai ‘perfetti’) il credente cataro diceva:
«Pregate Dio che mi porti a buona fine»; ed entrando in una casa di ‘perfetti’, il
credente si sentiva accogliere con le parole «Il Signore ti conduca a una buona
fine e ti faccia scampare alla cattiva morte». Belibasta, 'ultimo ‘perfetto’ mandato
al rogo dall’'inquisizione occitana, chiudeva i suoi pasti dicendo: «Che il Signore,
che non ha ingannato né mentito, ci conduca a una buona fine e ci salvi i nostri
amici e le nostre amiche, e che ci conceda di guadagnare tanta buona gente»®.
Ma — come abbiamo innanzi detto — non ¢ 'espressione in sé che colpisce: ¢
piuttosto la frequenza con cui Filippo I'adopera.

6.6. Con l'espressione entendensa del be (‘intendimento / comprensione del bene’)
i Catari occitani intendevano il ridestarsi nell'uomo del ricordo della sua origine
divina®*. Uno dei principali caratteri della loro religione era la concezione
dell'entendensa del be. Questa era stata portata sulla terra da Cristo, la cui opera
redentrice consisteva non nel sacrificio della croce ma in un insegnamento volto
a ricondurre 'vomo alla sua patria celeste. La ‘conoscenza’ — forma superiore di
sapienza e di comprensione, anche razionale, del Bene — ¢ peraltro un dono che
si riceve per grazia, e che deve essere speso in una per quanto possibile fedele
imitazione del Cristo, anche del Cristo Maestro. Quelli toccati dalla grazia devono
dunque insegnare agli altri la via della salvezza, la via del Bene, oltre a seguirla
loro stessi. In contesti non equivoci, Filippo da Novara parla di una conoissance
(beneoite) ottenuta per grazia come del presupposto indispensabile per la salvezza
stessa. Si vedano, ad esempio, i seguenti passi (dove miei sono i corsivi): «[...] li
mal anfant qui font les abominacions ont perdue la grace Nostre Seignor et sa
benoite quenoissance por les pechiez qu’il ont ja faiz ou par ¢ax de lor ancestres»
(1.3); e «Tuit cil qui ont grace de quenoissance doivent savoir que I'an ne doit passer
le lonc d’un jor et d’une nuit enterinement oiseus» (3.39); «Et Diex par sa
misericorde [...] lor doint grace de droite quenoissance por venir a amandement et
perseverer en toz biens» (3.45); e infine «Mais home et fame, que Diex forma et
fist a la figure de s'ymage, et lor donna raison et quenoissance, ne doivent mie ce

fere» (5.20).

6.7. In questo scritto si ¢ gia ricordato che i Catari chiamavano loro stessi ‘Buoni
Cristiani’ o ‘Cristiani’, mentre i membri del loro clero erano detti ‘Buoni Uomini’.
Si considerino i due brevi brani sotto riportati, tenendo conto, a proposito di
entrambi, che anche il Catarismo conosceva, per i membri del suo clero, un’orga-

81 Si vedano per esempio i vv. 25-28 del Testament tradizionalmente attribuito a Jean de Meun. E
prima ancora gli ess. dal Perceval secondo 'ed. Hilka 1932, v. 572, e dal Lai de 'Ombre di Jean
Renart, ed. Bédier 1890, v. 783, tutti riportati in TL.

82 Duvernoy 2000: 186.

82



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

nizzazione di tipo monastico, imperniata su case nelle quali uomini e donne
ritiratisi dal mondo facevano vita comune — di mostiers dels iretges, ‘monasteri degli
eretici’, parlano per esempio i testi occitani — (2.40)%: «[...] li bons crestiens, en
religion ou au siecle, despit et mesprise toutes les richesces dou siecle, por Dieu
servir et por same sauven; e (3.34): «[...] I'an voit les bons homes et les biens
religieus, les hermites qui font les granz penitances et les bons crestiens loiaus [...
]». Duvernoy afferma che non occorre farsi particolari domande per I'espressione
‘Buoni Cristiani’, che ¢ frequente ovunque. Le biografie dei trovatori vi ricorrono
in genere nel senso di ‘uomini della buona societd’. Quanto alla Francia del Nord,

specialmente nei romanzi del Graal, tale locuzione ¢ presa nel senso di ‘pio

religioso’, ‘pio eremita’, e in seguito servi a designare correntemente i Minimi®.

Ma c’¢ qualcosa di piti interessante per noi nell’uso da parte di Filippo dell’espres-
sione ‘Buoni Uomini’ (bons homes). Come ricorda Zanoni, almeno fin dall’epoca
del concilio di Lombes (1167), dei ‘perfetti’ catari sappiamo che si facevano chia-
mare «boni homines»®. Ma un documento milanese del 1215, citato anch’esso
da Zanoni, parla della «[...] fraternitatis seu congregationis Bonorum Hominum
sive Humiliatorum»?’.

6.8. Nei paragrafi 3.11-3.12, Filippo ci offre questa ampia e articolata allegoria:

Li aubres de sens est et sera toz jors vers et floriz, et portant fruit bon et meillor et parfet.
Moult i a de gens qui ne pueent cel aubre veoir ne connoistre, ne ja ne tasteront dou fruit.
Et tiex i a qui viennent a 'aubre, et le voient et sont antor la souche, et vivent et paissent
assez bien lor tenz por ce qu'il sont en 'ombre de 'aubre, e sentent la bone odor dou fruit.
Autres i a plus gracious qui se prenent as branches de 'aubre et ont dou fruit, aucuns dou
bon, autres dou millor, et li bien rampant manjuent dou tres bon. Tuit cil qui menjuent
dou fruit vivent a honor, li uns bien, li autre miax et li autres tres bien.

Cil aubre de sens dont la souche ne faut ne ne seche, et qui toz jorz est et vers et floriz et
portans fruit est Nostre Sires Jesucriz. Les bones branches sont li saint et les saintes et tuit
li ensegneur de Sainte Eglise, dont ele est anluminee par les Saintes Escritures qui
ansaignent la voie a Damedieu, dont les ames sont sauvees et rendues au creator qui tout
crea et fist; a cui eles doivent estre randues par raison. Cil qui ne pueent 'aubre veoir ne
quenoistre ne ja ne tasteront dou fruit, sont cil qui ne sont de la loi Nostre Seignor Jesucrit,
et ne la quenoissent ne ne la croient, et li fauz crestien desesperé dou tout. Cil qui sont en
I'ombre et vivent et paissent assez bien, sont li simple crestiens qui vivent benignement en
lor simple creance, et se gardent voulentiers a leur povoir que il ne partent de 'ombre, ne
ne vont es chaus, cest es pechiéz mortiéx. Cil qui se prannent as branches et menjuent

8 Cfr. Duvernoy 2000: 127: «La bont, il Bene (/e be, tot be, in occitanico), ¢ tanto la fede catara
nel suo complesso, della quale si ha la gnosi, 'entendensa, che, pit in particolare, il battesimo di
spirito e lo Spirito santo che esso conferisce».

84 Cfr. Duvernoy 2000: 174 e 233.

8 Cfr. ivi: 235.

8 Zanoni 1911: 42.

8 Ibid. Filippo parla anche di bien religeus che mi azzardo a interpretare ‘uomini religiosi secondo
retta dottrina, salvo che poi bisognerebbe poter intendere a quale ‘retta dottrina’ si riferisce.

83



S1LvIO MELANI

dou fruit, sont cil qui se prannent as sages oevres des sainz et des saintes et des sainz peres,
et qui aprannent volantiers et ofent la Sainte Escripture por panre example as bons et savoir
lor ames sauver. Et cil qui aprannent sapiance et science, selonc ce que chascuns s'efforce
et esploite a plus sagement ovrer en bien vers Dieu et vers le siecle si a dou fruit, 1i bon
dou bon, li meillor dou meillor, li tres bon dou parfit.

Duvernoy riporta il testo di un poemetto anonimo localizzato linguisticamente
nella Francia dell’Est dal suo editore, Emil Levy®, e da Duvernoy stesso ritenuto
di ispirazione eterodossa (catara, per la precisione)®. Se ne citano qui gli ultimi
versi:

Et [se. Cristo] vint del cel per oster de folor | Les suens esteg et de la segnorie | Qui est a
lui et as suens enemie, | Qui se peine de secher la verdor | Del saint arbre, qui porte folle
et flor | Et fruit, que nos a deu reconcilie. | Cil qui sentent del bon arbre 'odor | Et
entendent quele est, que segnefie | Laigue vive, qui done douce omor, | Don la rai¢
s'aboivre et se concrie [...]"°

La fonte della metafora ¢ riconosciuta in Apocalisse, 22.2. La metafora stessa ¢
un’amplificazione del testo sacro”. Sebbene i versi citati dallo studioso francese
siano molto piu sintetici (e, soprattutto, il testo cui appartengono sia incompleto),
le coincidenze dei particolari e delle parole con il brano di Filippo sono, direi,
notevoli.

6.9. Dice poi Duvernoy, a proposito del poemetto sopra ricordato, che c’¢ da
rammaricarsi del fatto che

[...] sia andata perduta la parte finale della canzone, proprio nel punto in cui si metteva
sulla via dell’allegoria. Cosi come I'abbiamo, col suo albero di vita gue porte folle et flor et
fruit, forse ci consegna la chiave del rituale granar e florir dei catari occitanici®.

Secondo Duvernoy, infatti,

Il ricorrere dell’espressione granar e florir nella propaganda catara, il posto che occupa nella
preghiera di Giovanni Maury, non lasciano dubbi sul fatto che una canzone [trovadorica]
in cui troviamo cosi ravvicinate le locuzioni roz bes e granar e florir, non poteva che avere
una connotazione catara per la maggior parte di chi I'ascoltava®.

88 Cfr. Levy 1887: 30.

8 Cfr. Duvernoy 2000: 237-238. Levy 1887: 9 e ss., porta argomenti linguistici a favore
dell’ipotesi che il copista del manoscritto in cui si trova il poemetto (compilato nel 1254, quindi
proprio all'epoca del trattato di Filippo) venisse, come il Novarese, dall’Italia settentrionale.

% Levy 1887: 122-123, vv. 59-68.

91 Quello dell’Apocalisse era un testo particolarmente venerato dai Catari, che ne citavano in
particolare 21, 1, 2,18; 2, 7, ¢, proprio, 22, 1-2, cfr. Thouzellier 1968: 54.

92 Duvernoy 2000: 238.

% Tvi: 235-236. Dice la preghiera riferita agli inquisitori nel 1323 dal pastore Giovanni (Jean)

84



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Ora, nell’allegoria riportata qui sotto si allude chiaramente alla ‘fioritura’ e alla
‘germinatura’ morale-religiosa (3.20, mio il corsivo):

Et chascun voit et seit que le blef que I'an semme et les aubres que I'an plante, tant comme
il sont petit, il ont mestier de garde et de norriture, d’aigue et de labor; et quant il sont
grant et vert et bel por ce ne portent il pas fruit jusqu'a tant quil soient flori, et aprés grené,
et puis meiir. Et quant il sont presque meiir, si doit 'an cuellir le fruit sagement et
porveamment a droite saison. Car quant I'an atant trop, li espiz dou blé ploie vers terre,
et li grans seche et chiet, et des aubres soiche la fueille et chiet li fruiz. Ne ja n’i avra si
grant blef ne si haut aubre, quant il sont parcreii a lor droit, que, aprés ce, les cimes et les
branches ne commencent a ploier et revenir vers terre ou lor racine est. Ansis est il des
homes et des fames: ou tens dou moien aage est li fruiz meiirs, ce est la quenoissance et le
pooir de nature. Et adonc doivent fructifier et trier le bien dou mal, et ovrer bien et
loiaument tant comme li bons tens dure.

6.10. Presento adesso un passo che contiene all’inizio una specie di professione

di fede (3.31):

Et dit que on doit croire et savoir veraiement que Diex li peres fu, et est, et sera toz jors
sanz commencement et sanz fin, tres grant et parfeitement droiturier, et tout puissant. Et
que il, par toutes les vertuz devant dites qui sont en lui parfaites, fist et crea le ciel et la
terre et toutes les creatures qui i sont. Bien s’an devroient donc taire cil qui reprannent les
oevres Dieu. Et ja ne porroient tuit li ome dou siecle feire la plus petite creature que Diex
feist onques; et se on contrefaisoit 'ymage d’aucune beste ou d’oisiau, de pierre ou de fust
ou d’autre chose pointe et entaillie, qui li donroit vie et velie et ofe et pooir de sentir et
d’errer et d’autre chose faire, se Diex meismes ne le faisoit? Et quant ce ne puet estre,
commant osent il dire: «Por quoi fist Diex home?» et «Mialz vausist qu’il ne leiist pas
fait!»? Assavoir est apparamment que Diex fist home de noiant, et de de mains de noient
ne pooit il estre: il le crea d’un po de terre, et le fist et forma a sa samblance et a s'ymage,
et li dona vie et franc arbitre de quenoistre le bien dou mal. Et sozmist a lui toutes les
autres creatures terriennes, et aprés ce li mesfit et fu en enfer et de la le racheta il si comme
Pescriture le devise.

Laccenno al fatto che nessuno potrebbe infondere la vita nell immagine contraf-
fatta di una creatura vivente tranne Dio potrebbe forse alludere, ma in modo a
dire il vero criptico, a un ben noto mito cataro, raccontato da Pietro Authié, uno
degli ultimi ‘perfetti’ dell'Occitania di cui abbiamo notizie: Satana ebbe da Dio
il permesso di creare questo mondo, ma quando volle infondere la vita nell'uomo
e negli animali che aveva modellato, non vi riusci. Pregd Dio di farlo per lui, e
Dio lo accontento, a condizione che le anime che egli avrebbe messo nei corpi
sarebbero poi state sue, mentre i corpi sarebbero stati di Satana’. Degli indizi che
siamo venuti fin qui raccogliendo, nessuno ¢ decisivo in sé, ma nel complesso
possono dar da pensare.

Maury, che lo studioso francese riporta (p. 166): «Per questo prego il Padre santo degli spiriti
buoni, che ha il potere di salvare le anime, e fa germogliare e fiorire per gli spiriti buoni [...]».
%4 Cfr. Duvernoy 2000: 61.

85



S1LvIO MELANI

7. Il peccato e il vizio

7.1. Filippo accenna al fatto che non tutti coloro che si dicono cristiani lo sono
veramente: parla infatti di «fauz crestien desesperé dou tout» (3.12). La dispera-
zione nel perdono di Dio ¢ uno dei peccati contro lo Spirito Santo. I peccati
contro lo Spirito Santo sono quelli che manifestano la sistematica opposizione a
qualunque influsso della Grazia, e questo comporta disprezzo e rifiuto di tutti gli
aiuti offerti da Dio per la salvezza. Sono detti peccati contro lo Spirito Santo
perché 'opera della conversione e della santificazione ¢ attribuita, appunto, allo
Spirito Santo. Anche per i Catari (alcuni dei quali ammettevano peraltro la
possibilita che tutti i peccatori, e perfino i Cattolici, fossero salvati nel giorno del
giudizio) il peccato di disperazione era I'unico che non poteva essere perdonato.
Duvernoy cita questo brano da una deposizione resa davanti all'inquisitore Jacques
Fournier: «Nessun eretico, credente o perfino cattolico, sara dannato, qualunque
sia il suo peccato (a meno che non sia morto nella disperazione) purché abbia
implorato la misercordia di Dio»”. Il disperato, secondo Filippo, oltre a votarsi
alla dannazione ¢ socialmente pericoloso per I'esempio negativo che da. Si leggano
queste sue parole (2.25): «Et si est il mainz de mal estre ypocrites devant la gent
questre desesperez [...]. Mais au desesperé en dit et en fait ne puet on panre nul
bon example ne aucun bien noter». Altri luoghi in cui parla della ‘disperazione’
sono 2.27, 3.3, 3.12, 3.29, 3.34, 3.36 (qui in 3.306 si tratta della disperazione di
chi non crede nell’altra vita), 4.3. Volendo, potremmo osservare che questa lode
parziale dell'ipocrita si riferirebbe forse meglio ad un eretico che a un Cattolico:
gli eretici, pur rimanendo fermi nelle loro convinzioni, ricorrevano all'ipocrisia
(0, per dirla in modo meno brutale, al nicodemismo) proprio per evitare di essere
scoperti e puniti. Ma la papelardise era anche il carattere di molti Cattolici.

7.2. Filippo ricorda piti volte i vizi di lussuria (2.1, 2.41, 4.4, 5.2), di avarizia/avi-
dita (1.16, 2.32, 3.22, 3.24, 4.4) e di superbia (2.44, 3.22, 3.23, 4.4). Questi
(soprattutto I'ultimo) sono le radici di tutti i peccati, secondo i Catari’®. Infatti,
dimostrano lo smodato attaccamento dell'uomo a questo mondo malvagio e
illusorio e la sua incapacita a intraprendere un cammino di ritorno al regno celeste.

9 Tvi: 87.

% Greco 2000: 167, e Paolini 2013: 374 e n. 40, ricordano che per i Catari moderati il peccato
di Lucifero fu un peccato di superbia e frutto di una libera scelta, vedi, per quanto riguarda Filippo,
questo passo (4.4): «[...] la plus haute justice et la plus aspre vanjance que il [sc. Dio] onques fest,
fist il de pechié d’orgueil et d’outrecuidance, quant il trebucha dou soverain ciel ou plus parfont
abisme d’anfer Lucifer et touz les mauvais angres qui furent de sa suite por ce qu’il sanorguillirent.
Et cil, qui estoient si tres bel, en cele heure que orguiax se mist en aus descendirent de la haute
clarté es tenebres d’anfer le pesme, et furent tantost et sont et seront touz jors .c. mile tens plus
laides creatures que ne sont les plus laides peintures de loro ordes figures». Sempre Paolini (ivi:
375) ricorda 'espressione usata da alcune fonti catare riguardo a Lucifero: «per se peccavit.

86



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Filippo da Novara non perde 'occasione per stigmatizzarli, azzardando anche un
riferimento diretto alla Scrittura (4.4): «Et I'an dit que Nostre Sires het moult .iij.
menieres de pecheurs: viel luxurieus, povre orguilleus et riches mendians»””. Ma
essi erano tutti peccati gravissimi anche per gli Umiliati, che una volta ritiratisi
dal mondo rinunciavano ai rapporti sessuali e si impegnavano a seguire una vita

di poverta e di umilta (quell’'umilta che era la ragione stessa del loro nome, quella

poverta che fu da loro coltivata soprattutto nel tempo delle loro origini)®®.

8. Linsegnamento

8.1. Fin dalle prime manifestazioni della setta, 'abilita e, potremmo dire, I'ag-
gressivita dell'opera di apostolato dei Catari colpirono i cronisti, i polemisti e gli
inquisitori cattolici. Anche i villani piti rozzi — dicevano — una volta cooptati, di-
ventavano in pochi giorni abili nella dialettica e versati nelle Scritture, proprio
come teologi che avessero alle spalle un lungo corso di studi®. Per loro era un
dovere predicare, apertamente oppure copertamente, se la prudenza e le circo-
stanze lo consentivano'®. Il rifiuto di sottostare al divieto di papa Alessandro 111
di astenersi dalla predicazione pubblica era invece costato agli Umiliati la ‘perpetua
scomunica’ da parte di Lucio III (1184)'°". Quando papa Innocenzo II1 li riabilito,
nel Propositum del 1201 fu stabilito, in modo ambiguo e anche un po’ contrad-

97 Cfr. Sir. 25, 3-4: «Tres species odivit anima mea | et aggravabor valde animae illorum: |
Pauperem superbum, divitem mendacem, | senem fatuum et insensatum», dove fatuum & tradotto
con ‘adultero’ nell’edizione italiana della Bibbia concordata, Verona 1968. Forse I'esemplare della
Bibbia presente alla mente di Filippo leggeva divitem mendicum invece che divitem mendacem.

% Cfr. Volpe 1961: 57. Cfr. anche Alberzoni 1991: 223-225. Sulla poverta degli Umiliati si legga
perd, soprattutto, Bolton 1975. Lumilta (cfr. Alberzoni 1991: 222 e 225) era tra i quattro obblighi
fondamentali del Propositum dei terziari umiliati.

% Cfr. Duvernoy 2000: 229.

190 Cfr. ivi: 189-190.

101 Bolton 1975: 52-53 e n. 3, afferma che nella bolla Ad abolendam del 1184 si distingueva tra
coloro che predicavano privatamente o in pubblico senza autorizzazione del papa e/o del vescovo
e coloro i quali esponevano senz’altro false dottrine. Bolton sembrerebbe escludere che papa Lucio
III avesse incluso tra questi ultimi gli Umiliati, la cui unica colpa sarebbe dunque stata quella di
una predicazione non autorizzata. Tuttavia, Alberzoni 1991: 198-199 e n. 34, osserva che, in base
alla lettera Licer in agro di papa Innocenzo III del 6 dicembre 1199, non si hanno indicazioni
riguardo ai motivi che avevano indotto Lucio III a scomunicare come eretici gli Umiliati. Solo
sappiamo che nell’ Anonymi Laudunensis Chronicon, e in modo meno chiaro nel Chronicon di
Burcardo di Ursberg, la disobbedienza all'imposizione di non predicare era stato il motivo
principale della condanna. Eppure, non si pud non osservare come i toni di quella condanna, che
accomunava gli Umiliati ad altri soggetti, fossero particolarmente duri: si trattava, appunto, di
una scomunica perpetua. Inoltre, una lettera di Pietro di Blois, degli anni Novanta del secolo XII,
sulla quale torneremo, li accusava di gravissimi errori dottrinali. Cattiva informazione? Pregiudizio
nei confronti di un gruppo da poco scomunicato? Forse. Tuttavia, ancora nel 1226 papa Onorio

87



S1LvIO MELANI

dittorio, che i loro terziari potessero radunarsi la domenica col permesso del loro
vescovo, il quale peraltro non doveva frapporre ostacoli a questi pii incontri'®%.
Nelle loro assemblee i terziari potevano ascoltare membri della confraternita — di
provata fede ed esperti di religione — che rivolgevano loro parole di esortazione.
Queste ‘esortazioni’ (sottilmente distinte dalle vere prediche) potevano riguardare
aspetti della morale, ma non articoli di fede o sacramenti'®. Tuttavia, il vescovo
Jacques de Vitry, passando nel 1216 da Milano, rimase favorevolmente
impressionato dalla propaganda anticatara degli Umiliati (che, da quanto dice, si
capisce che ormai comportava una forma di predicazione pubblica, e non solo di
carattere morale)'®. Ma egli stesso non poté non inquietarsi per 'aggressivita di
questa forma di apostolato, cosi simile a quella degli eretici: gli Umiliati chiede-
vano con insistenza a quanti erano rimasti colpiti dalla parola divina e avevano
grazie a quella concepito ‘disprezzo per il mondo’ di unirsi alla loro religio'®. Ora,
il pensiero di Filippo sul diritto-dovere di insegnare il ‘bene’ mi pare ben
sintetizzato in un passo come questo: «Et raisons est que cil qui sevent le bien
'ansaignent, et cil qui les croient font que sage» (3.9). Ma il concetto ritorna

anche in altri luoghi (cfr. 3.6, 3.13, 3.29, 3.25).

8.2. Riguardo all'istruzione dei bambini, il Novarese si distingue per 'aver del
tutto sorvolato sul ruolo pedagogico che aveva ai suoi tempi la Chiesa cattolica,
come osservo gia nel 1917 Mary Morton Wood'®. Anche I'educazione religiosa
dei figli sembra essere stata per lui di pertinenza della famiglia'®”. Scrive infatti:

III intervenne, discretamente ma con una certa decisione, quando ricevette notizia del fatto che
la casa umiliata di Brera (del secondo ordine, cio¢ di quello dei laici che vivevano in comunita)
osservava pratiche ‘meno che cattoliche’. Il pontefice attribuiva generosamente quegli errori a
semplicitd ed ignoranza, ma il fatto in sé rimane, insieme con altri di cui daremo presto conto.
192 Alberzoni 1991: 221, riferisce come i vescovi, anche dopo questo precetto, non rimasero
convinti, e spesso tentarono di limitare il diritto dei terziari umiliati a radunarsi per le loro
exortationes. Tramite il legato Gerardo da Sesso, Innocenzo III dovette intervenire, nel 1211,
contro tali prevaricazioni.

103 Cfr. almeno Andrews 2006: 105.

104 Alberzoni 1991: 222, osserva che questi predicatori non appartenevano tuttavia al terzo ordine
(laicale), ma alle due comunita regolari, perché Jacques de Vitry li definisce come quelli che
abbandonano ogni cosa per Cristo, si radunano in luoghi diversi, vivono del lavoro delle loro mani,
predicano frequentemente la parola di Dio e volentieri I'ascoltano «in fide perfecti et stabiles, in
operibus efficaces» (mio il corsivo).

105 Cfr. ivi: 188-189.

106 Cfr. Morton Wood 1917: 105-106. Nel canone XVIII del Concilio Laterano III (1179) papa
Alessandro III prescrisse che venisse istituito (o restaurato) un insegnamento gratuito per i bambini
i cui genitori non potevano permetterselo. Questo perché la Chiesa non doveva provvedere solo
al progresso del corpo ma anche a quello della mente dei suoi fedeli. Non ¢ un caso forse che
questo canone faccia parte di quelli di un concilio la cui agenda prevedeva anche la lotta agli eretici
catari (cfr. canone 27).

197 Le Roy Ladurie 1977 ricorda, invece, (p. 370): «Le prescrizioni teoriche dei concili occitanici

88



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

La premiere chose que I'an doit apanre a anfant puis qu'il commance a entendre si est la
creance Damedieu: Credo in Deum, Pater Noster, Ave Maria. De ce sont tenu et obligié
pere et mere et parant. Et aprés, quant li anfes porra miax antendre, li doit on ansaignier
a tout le mains les .ij. premiers commandemanz de la loi; car cil dui sont li plus haut et li
plus digne, et a bien presque toute la lois i pent; et si i a po de paroles, si les doit on miax
retenir (1.10)'%8,

Per quanto riguarda il Credo, solitamente si dice che i Catari non lo accettassero'®.
D’altronde, non si pud forse escludere che un latore consapevole di istanze
eterodosse o sgradite alla Chiesa potesse tentare, all'occasione, un depistaggio.
Riporta infatti Alessandra Greco che:

Essi dicono di credere [secondo Bernard Gui, famoso inquisitore della prima meta del
Trecento] nel Padre, nel Figlio e nello Spirito Santo, creatore di tutto, di credere in santa
Romana Chiesa, nel Signore Gesu Cristo, nella beata Maria vergine, nell'incarnazione,
nella passione, nella resurrezione e nell’ascensione di Cristo, ma a un piu attento esame,

ci si accorge che lo fanno con doppiezza e falsita'*’.

Quanto poi ai due comandamenti d’amore insegnati da Gest, sono ricordati

entrambi nel vangelo di Matteo (22.37-40), che i Catari amavano particolar-

111

mente''". Oggi molti pensano che i Catari non venerassero la Vergine, ma questo

¢ vero solo fino a un certo punto: a parte il fatto che, parlando della Vergine, i
Catari dualisti cosiddetti radicali intendevano spesso la loro Chiesa, occorre
ricordare che un certo culto mariano si ritrovava ancora tra le plebi rurali catariz-

sono categoriche: 7 preti spieghino gli articoli della fede la domenica e i giorni festivi ai fedeli ... dice
il concilio di Albi del 1254; e aggiunge: 7 fanciulli siano condotti in chiesa dall'eta di sette anni per
essere istruiti nella fede cattolica e per imparare il Pater ¢ I’Ave Marian.

108 Geary 2001: 201-202 dice che: «All Christians were encouraged to know the Lord’s Prayer,
(Pater Noster) the Hail Mary (Ave Maria), and the Creed (Credo) and to be able to list the ten
commandment and the seven deadly sins. To clerical elites, the ability of individuals to recite
these prayers, along with their reception of the eucharist and annual confession, was a strong
indication of the quality of their religious training and orthodoxy». Filippo sembrerebbe cautelarsi
accuratamente da questo punto di vista. Si noti, comunque, che a Montaillou, tra paesani spesso
sospettabili di eresia, queste preghiere erano almeno sommariamente conosciute e recitate in varie
occasioni, cfr. Le Roy Ladurie 1977: 349-350 e 383. Per i laici umiliati del del secondo ordine
che fossero del tutto illetterati (e probabilmente non erano moltissimi), la preghiera del Pazer
Noster poteva sostituire la recita dei Salmi e delle Ore canoniche, cfr. Andrews 2006: 125.

1% Duvernoy 2000: 45, ricorda che 'opera catara intitolata Libro dei due principi inizia con una
apparentemente ortodossa invocazione del Padre, del Figlio e dello Spirito santo. La liturgia catara
prevede poi la preghiera Adoremus patrem et Filium et Spiritum sanctum (che veniva recitata tre
volte, cfr. ivi: 164). Ma lo studioso francese rileva che questa Trinita ha solo un lontano rapporto
con quella del Credo cattolico, che i Catari tacciavano di triteismo (cfr. ivi: 45, la n. 26).

10 Greco 2000: 117.

! Cfr. Thouzellier 1968: 49: «Des Synoptiques, Matthieu a leur préférence». Brenon 1994: 150,
ricorda che, presso i predicatori Valdesi, il vangelo di Matteo era in assoluto il preferito per le
citazioni scritturali, e quello di Giovanni era invece il terzultimo.

89



S1LvIO MELANI

zanti di Montaillou e dintorni''. In ogni caso, Filippo (cfr. supra la n. 3) ci ricorda
di aver composto in vecchiaia poesie sulla Vergine.

8.3. Al bambino — dice Filippo — si deve insegnare col massimo rigore a non jurer
e a non mesdire di Dio, della Vergine e dei santi (1.7). In apparenza, nulla di
strano, se traduciamo jurer con ‘bestemmiare’. Ma il termine jurer ¢ ambiguo:
puo significare ‘bestemmiare’, e cosi si crede comunemente che I'abbia inteso
Filippo'"?. Tuttavia, il significato primario di jurer era allora ‘giurare’, e noi sap-
piamo che ai Catari, e anche ai Valdesi, era interdetto il giuramento, sulla base di
un’interpretazione tuzioristica di alcuni passi evangelici''*. Meno noto ¢ forse che
anche gli Umiliati erano, in linea di principio, ostili come i Catari al giura-
mento'"®. Tanto che nel 1201 ci volle tutta I'abilita dialettica di papa Innocenzo
II per salvaguardare almeno in parte il diritto degli Umiliati a non giurare senza
abdicare alle posizioni della Chiesa in materia: agli Umiliati era concesso di non
giurare quando non era in gioco una particolare e grave necessita''®. Nel 1227 e
nel 1232 due interventi di papa Gregorio IX (volti a ribadire 'obbligo del
giuramento, ma solo nei casi giudiziari, o in cui ¢ coinvolta la pace o la fede, o in
altri casi di evidente e grave importanza) dimostrano che il problema del giura-

mento ancora era molto sentito tra gli Umiliati'"”.

9. Nobilta, clero, giustizia ordinaria

9.1. La concezione negativa e sovversiva dei due ceti dominanti dell’epoca, la
nobilta e il clero, ¢ considerata uno degli elementi fondanti del pensiero sociale
cataro''®. Nessun uomo puo, secondo i Catari, vantarsi di essere nobile solo per
nascita, anzi! E Filippo scrive (5.13):

112 Cfr. rispettivamente Duvernoy 2000: 81-82 e Le Roy Ladurie 1977: 349-354. Per altre pratiche
cattoliche in uso tra Catari o catarizzanti italiani cfr. Lansing 2001: 92 e 95-96.

113 Cfr. TL s.v. jurer, dove si riporta come esempio per tale significato proprio il passo tratto
dall’'opera del Novarese.

114 Cfr. Duvernoy 2000: 166-167. Si consideri anche 'ambiguita semantica del verbo successivo
mesdient. in apparenza sembrerebbe formare una specie di dittologia sinonimica col precedente
jurent, per indicare la bestemmia, ma il verbo mesdire significa anche ‘dire il falso’. Potremmo
forse essere in presenza di una ambigua allusione al divieto cataro (ma anche degli Umiliati, cfr.
Volpe 1961: 57) di giurare e di mentire. Sul rifiuto di giurare presso gli Umiliati si veda in
particolare Brolis 1997. Quanto al culto dei santi, che Filippo stesso dice di aver praticato e che
era rifiutato dai Catari e dai Poveri Lombardi, si veda infra, nel testo.

15 Cfr. supra, n. 114.

116 Cfr. Zanoni 1911: 44-45; Brolis 1997: 253-254; Andrews 2006: 64-65 e 100-104.

17 Cfr. ivi: 130-131; Brolis 1997: 255-256. Il lavoro di Brolis mostra come il rifiuto degli Umiliati
di giurare fosse ben noto ancora nel secolo X1V, e spesso rispettato dalle autorita religiose e civili,
che si fidavano comunque delle dichiarazioni dei fratres pur in mancanza di giuramento.

18 Cfr. Duvernoy 2000: 170.

90



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

A droit sont franches genz amiable tuit cil qui ont franc cuer, et debonairement et
amiablement font servise a cels qui amiablement le requierent; et cil qui a franc cuer de
quel que lieu il soit venuz, il doit estre apelez frans et gentis, car, se il est de bas leu et de
mauveis et il est bons, de tant doit il estre plus honorez [...]. Et vilain sont cil qui
vilainement se contiennent en dit et en fet ne ne vuelent riens faire que a force et par pior:
tuit cil qui sunt tel sont droit vilain ausis bien comme se il fussent serf ou gacigneur de
terres as riches homes, ne ja, se il sont astraiz de nobles gens et de vaillanz, por tant ne
doivent il estre apelé gentil ne franc, car gentillesce ne valour d’ancestre ne fet que nuire
as mauveis hoirs et honir; et mains en fust de honte, quant il sont mauveis, se il fussent
astrait de vilains.

Filippo sembrerebbe aver dimenticato almeno in parte la prudenza. Colpisce
subito il valore all’epoca sovversivo di questa concezione della franchise. Secondo
Mary Morton Wood, Filippo «has quite discarded the old idea of caste»'".
Potremmo a questo punto ricordare che lo Stil Novo, all’epoca in cui scrive
Filippo, non ha ancora iniziato ad esprimersi. Quindi l'idea stilnovista del ‘cor
gentile’ (peraltro per molti aspetti diversa dall’idea di gentillesce del Novarese:
essenzialmente spirituale la prima, pit concreta e direi ‘civica’ quest'ultima) non
¢ stata ancora formulata. O almeno non lo ¢ stata compiutamente'®. Filippo,
inoltre, non perde occasione per ricordare i vizi, la superbia e le soperchierie dei
ricchi e dei potenti, siano essi nobili o ricchi borghesi (si veda quanto egli dice in
1.26, 2.9, 2.10, 2.34, 2.41, 5.9, 5.11). Tuttavia, I'avversione per I'ingiusto
privilegio e per la superbia dei ricchi e dei potenti caratterizzava un po’ tutti i
movimenti pauperistico-evangelici, che fossero essi rimasti o meno nell’alveo
dell’ortodossia.

9.2. C’¢ ora da considerare quello che il Novarese dice a proposito del ‘mestiere’
di chierico, perché si tratta di parole interessanti. Egli afferma che quello di
chierico ¢ innanzitutto un mestiere molto profittevole (1.13): «Legiere chose est

19 Morton Wood 1917: 46. Questo, unitamente al suo malcelato anticlericalismo, potrebbe far
rientrare le sue affermazioni in un quadro, se non di aperta ribellione almeno di forte critica delle
gerarchie di questo mondo, un carattere che viene considerato proprio del Catarismo (cfr.
Duvernoy 2000: 169-171).

120 Ma si vedano, per espressione di concezioni analoghe, i vv. 18607-18632 del peraltro di poco
pit tardo Roman de la rose, ¢ la ricca nota dell’editore, Langlois, i cui materiali mostrano come,
almeno in forma embrionale, concezioni simili si trovano espresse in letteratura fin dal tempo del
De Consolatione Philosophiae di Boezio (1. III. m. vi). Seppure questo ¢ vero, bisogna pero anche
dire che nel medioevo, almeno fino a una certa epoca, esse non erano particolarmente vulgate o
valorizzate, e ben si capisce perché, se si pensa alla struttura della societa di allora. Cfr. soprattutto
Schultze-Busacker 2009: 133, la quale ricorda (citando esempi) che le espressioni del tipo di quelle
usate da Filippo cominciano a ritrovarsi in particolare a partire dalla meta del secolo XIII, 'epoca
intorno alla quale il Novarese scrisse. Resta il fatto che (a parte Jean de Meun) Filippo —
stranamente trascurato dalla rassegna di Langlois — pare 'autore del suo tempo che sul tema fa il
ragionamento pill completo e articolato.

91



S1LvIO MELANI

a prover que li dui mestier desus nomé [sc. cavalleria e clero] sont li plus digne et
li plus porfitable». Questo perché I'appartenere al clero consente anche al figlio
di un pover'uomo di diventare un gran prelato, ricco e riverito. Anzi, pud
diventare addirittura papa (1.13):

[...] par clergie est avenu sovant et avenir puet que li filz d’un povre home devient uns
granz prelaz, et par ce est riches et honorez et peres et sires de celui qui fu sires de lui et
des siens, et mestroie et governe touz ¢ax dou pais, et puet pape devenir et estre peres et
sires de toute crestienté.

Non sfugge, credo, 'apparentemente ingenua grettezza di questo assunto: pochi,
anche tra i pitt avidi membri di un clero cattolico moralmente decaduto,
avrebbero avuto la sfrontatezza di presentare in questo modo la condizione del
chierico, cio¢ come un’occasione per acquisire ricchezze, onori e privilegi. Eppure
Filippo, con candore (o non piuttosto con amara ironia?), la presenta proprio in
questi termini. Subito dopo, perd, il tono si fa diverso (1.13):

Et plus i a, que par bien savoir les saintes Escriptures puet et doit .j. bons clers par droit
plus legierement aourer bien et aprés saintefier que .j. home lai, qui riens ne seit quant a
seintefier, se ce n'est par la propre grace de Dieu.

La conoscenza approfondita della Scrittura fa dunque del chierico (di quello che
per Filippo ¢ evidentemente 'unico vero chierico) un uomo di vita santa, che sa
adorare Dio meglio di qualsiasi laico.

9.3. Conoscere bene le scritture secondo Filippo significa avere la possibilita di
condurre una vita santa. Si noti come il verbo francese saintefier nel senso di
‘condurre vita santa’ si ritrova usato solo in Filippo (almeno secondo TL, s.v.).
Ma cosa avra inteso il Novarese con ‘condurre vita santa’? Il ‘perfetto’ Pietro Authié
— la cui profonda conoscenza delle Scritture ¢ abbondantemente testimoniata —
affermava in effetti di essere un «sant’' uomo» che «viveva una vita santa». E i Catari
di Colonia parlavano della loro vita «santa e molto severa», condotta nel digiuno,
nelle astinenze, nella preghiera e nel lavoro: una vita conforme al Vangelo''. Un
genere di vita che peraltro, abbiamo visto, era anche quello che si sforzavano di
condurre gli Umiliati'*®. Chi invece appare ben poco santo ¢ il clero cattolico
descritto da Filippo in questi tre brani (2.12, 2.42, 5.14):

Car au prelat, a tort ou a droit, quel que soit la querele, il estuet que I'an vaigne a sa merci,
a la vie ou a la mort, qui ne vuet morir escommeniez ou avilliez. Et il ont tel avantage que

121 Cfr. Duvernoy 2000: 173 (da cui sono tratte le citazioni tra caporali nel testo), e Brenon 2003:
51.

122 Cfr. ancora Andrews 2006: 116. Il Propositum dei terziari umiliati imponeva proprio I'assiduita
nella preghiera, pratica frequente nel corso della giornata e scandita da orari precisi, cfr. Alberzoni
1991: 225 e n. 103.

92



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

il, qui sont adversaire, sont juge de lor querele meimes; et se I'an apele de lor sentence ou
soverain d’ax, toute voie est ce a clers, et il sont presque tuit feru en .j. coing, car ce qui
est a 'un puet avenir a l'autre.

Li jone clerc, tex i a, sont en moult perilleus estat de pechier et de metre et de despandre
en mal les biens temporeus qu’il ont por servir Nostre Seignor especiaument, mais lor sage
prelat les en sevent chastier et punir quant leus est, se il vuelent. Et cil qui ce fist ne vost
deviser nule meniere de pechié de clerc, por ce qu'il estoit hons lais et a lui n’ateignoit pas,
mais au prelaz. Et ainsis les genz de religion quel que il soient, jone ou autre, clerc ou lai,
homes ou fames, bon ou mauveis, ne dit riens li compes, por ce que li ansaignement d’aus
et les amendes de lor fautes apartienent a lor soverains et as commandemanz de Sainte
Eglise. Et Diex par sa misericorde lor doint sa grace et a ¢ax qui les ont a governer.

Et toz cels de mestier covient avoir par loier, e toz vilains au baston, ce est par aucune
meniere de force. En cels dou loier de don a trop a dire, car tout premiers cil de Sainte
Eglise le vuelent a la vie et a la mort, et aprés la mort ont loier et aumosnes por chanter
messes de requiem por les ames de ces qui sont en purgatoire, et ce est li miaus amploiez
loiers.

Lingiustizia profonda delle sentenze dei tribunali ecclesiastici ¢ messa in evidenza
nel primo brano'®. Filippo usa poi, perfidamente, la figura retorica della
preterizione nel secondo, protestando di non voler parlare dei peccati del clero in
quanto laico ignorante. Ma poi, e in modo neppur troppo coperto, ne parla. Una
tagliente ironia mi pare di coglierla nel terzo brano, dove ¢ detto che i preti
vogliono ricompense ‘sia durante la vita sia alla morte e dopo la morte’, ma che
quello ‘¢ il compenso meglio impiegato’'?4. Cosi come nel secondo brano, dove,

123 A proposito di questo brano, nel quale I'autore raccomanda di non entrare in contrasto coi
prelati se uno «ne vuet morir escommeniez ou avilliez», non ¢ forse fuori luogo ricordare che
Filippo nel 1233, alla battaglia di La Gride (cfr. Guerra di Federico II: 187), pareva non essere
particolarmente impressionato dalle scomuniche: fu infatti uno dei cinque cavalieri che soli
accettarono di combattere con Baliano d’Ibelin, scomunicato allora a causa del suo matrimonio
con una consanguinea. Nei .77j. tenz d'aage d'ome egli sembra temere soprattutto (se non soltanto)
il ‘morire’ scomunicato (cfr., supra, il brano tratto da 2.12). E questo pare importasse anche a
molti eretici, per le conseguenze negative che avrebbe avuto sul loro buon nome, e per quelle,
anche pratiche, che sarebbero ricadute sulla loro famiglia (su queste conseguenze, cfr. Nelli 1969:
169-170 e 192-195, e Melani 2014: 75-83).

124 Si ricordi come il pit volte citato Concilio Laterano IV del 1215 proibiva al clero (nel canone
LXVTI) di estorcere denaro ai fedeli per le messe da reguiem, ma ammetteva (anzi, difendeva) quelle
che chiamava le ‘pie consuetudini’, cio¢ le donazioni ‘spontanee’ derivanti dalla pietd dei fedeli.
Anche in questa forma attenuata l'articolo rimase sostanzialmente lettera morta. I Catari, si sa,
denunciavano tra gli altri vizi in particolare la simonia del clero cattolico, ma, allora, non erano
certamente i soli. Gli Umiliati lottarono a lungo, almeno fino alla fine del secolo XIII, per veder
salvaguardato il loro diritto di seppellire liberamente nei propri cimiteri i confratelli e anche altri
fedeli. Spessissimo dovevano perod pagare una sorta di ‘riscatto’ al parroco della parrocchia cui i
morti appartenevano, per compenso dei suoi mancati introiti. Essi perd potevano far conto sulla
liberalita dei fedeli, in elemosine e lasciti testamentari, senza mai avere, tuttavia, il successo di
ordini come i Francescani e i Domenicani (cfr. su questo Andrews 2006: 225-233).

93



S1LvIO MELANI

dopo aver parlato dei peccati dei giovani chierici, Filippo sembra usare in modo
estremamente malizioso un conclusivo se i/ vuelent. «mais lor sage prelat les en
sevent chastier et punir quant leus est, se il vuelent.

9.4. Ancora a proposito di giustizia, prima di concludere questo paragrafo mi
resta da accennare ad un altro aspetto qualificante, comune ai Catari e agli
Umiliati: la loro avversione alle cause civili e alla comune amministrazione della
giustizia ordinaria. Il fondamento scritturale di questo rifiuto si trovava in 1 Cor

6.1-9:

Audet aliquis vestrum habens negotium adversus alterum iudicari apud iniquos et non
apud sanctos? An nescitis quoniam sancti de mundo iudicabunt? Et si in vobis iudicabitur
mundus, indigni estis minimis iudiciis? Nescitis quoniam angelos iudicabimus, quanto
magis saecularia? Saecularia igitur iudicia si habueritis, contemptibiles, qui sunt in ecclesia,
illos constituite ad iudicandum? Ad verecundiam vestram dico! Sic non est inter vos sapiens
quisquam, qui possit iudicare inter fratrem suum? Sed frater cum fratre iudicio contendit,
et hoc apud infideles? Iam quidem omnino defectio est vobis, quod iudicia habetis inter
vosmetipsos! Quare non magis iniuriam accipitis, quare non magis fraudem patimini? Sed
vos iniuriam facitis et fraudatis, et hoc fratribus! An nescitis quia iniqui regnum Dei non
possidebunt?

Si noti che chi nel medioevo si appellava a questo testo per opporsi all’intervento
di un tribunale, condannava implicitamente come iniquus e infidelis il tribunale
stesso, anche se quest'ultimo si proclamava cristiano, anche se si trattava di un
tribunale ecclesiastico. Sappiamo che i Catari, quando potevano, ricorrevano
all’arbitrato dei ‘perfetti’, e questo peraltro portava spesso all'adozione di proce-
dure tipiche di un vero e proprio processo e giudizio'®. Quanto agli Umiliati, gia
’Anonimo di Laon riferiva che essi erano causis abstinentes'*®, sebbene, dopo il
loro reintegro nel Cattolicesimo, c’¢ da credere che avessero dovuto almeno in
parte derogare da questo principio. Abbiamo visto in precedenza come Filippo
avesse ben poca fiducia nei tribunali ecclesiastici ma, a dispetto del fatto che in
Oltremare era diventato un giurisperito, egli parrebbe aver conservato una quasi
incoercibile avversione all’adire le vie legali. Questo lo indusse, all'epoca in cui
stava terminando di scrivere i .iij. tenz daage d'ome, ad affermare nella nota
conclusiva di quest’opera (5.25):

Le secont livre fist il de forme de plait, et des us et des costumes des Assises d’Outremer
et de Jerusalem et de Cypre. Ce fist a la proiere et a la requeste d’un de ses seignors quil
amoit, et aprés s'an repanti il moult, por doute que aucunes males gens s’an ovrassent
malement de ce qu’il avoit ansaignié por bien et leaument ovrer, et de ce s'escusa il au
commancement et a la fin dou livre.

125 Cfr. Duvernoy 2000: 171-172.
126 Cfr. Alberzoni 1991: 218 e n. 79, e p. 224 e n. 99.

94



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Nel Livre de forme de plait, infatti, Filippo non solo esprime il timore che qualcuno
possa usare contro lui stesso i suoi insegnamenti ma, prima di tutto, afferma che
del «mestier de forme de plait [...] 7 fait bon saver et mal usser, se bezoing de celui

ou de son ami n’est tel qui 'en face ovrer par estoveirn'?’

. Inoltre, egli «...douta
que l'on ne notast en mal ce que il fist por bien, et que aucunes males gens n'en
ovransent malement de ce qU’il, selonc sa conscience, aprist et enseignast pour ovreir
bien et justement> (miei, in entrambe le citazioni, i corsivi)'*®. Sembrerebbe di
intuire che forti preoccupazioni etiche, e forse religiose (si veda I'accenno alla
conscience nella seconda citazione), fossero alla base di questa reticenza a rivolgersi

ai tribunali da parte di un Filippo peraltro avvocato e giurista.

10. Convinzioni e pratiche ortodosse

10.1. Il discorso ci porta ora ad esaminare quei caratteri di ortodossia che il testo
di Filippo offre in abbondanza e che paiono escludere una sua appartenenza al
Catarismo'®. Filippo parla di confessione e comunione: questo ¢ il dato che
almeno a prima vista piu si oppone all'ipotesi di un Filippo eterodosso. Secondo
il Nostro (2.19): «[...] al'ame mesfont quant il [sc. gli amici di un giovane malato]
por doute que il ne li facent paor de mort ne li osent par temps loer qu’il soit
verais confés et commeniez». Si dice talvolta che i Catari non conoscessero la
confessione. Questo perd non ¢ vero: un tipo di confessione faceva parte del rito
detto dell’ apparelhamentum o servitium. Si trattava di una confessione pubblica e

formulare, ma al suo fianco era prevista anche una confessione individuale e

130

riservata, per i peccati ritenuti mortali'*. Queste due tipologie di confessione

erano per i Catari le uniche autentiche, ed erano per loro particolarmente
importanti. Dunque, potremmo anche non dichiararci del tutto certi di cosa

127 Livre de forme de plait, (Prologo) p. 34.

128 Tvi: 167 (par. 71, verso la fine del testo). Stranamente Paris 1902: 170, n. 4, afferma: «Ce n'est
pas absolument exact. Il n’y a aucune escuse a la fin du livre, et la crainte qu’il exprime au
commencement, Cest la crainte que, instruits par lui, d’autres se tournent contre lui-méme la
science qu'il leur aura apprise».

129 Si tenga perd conto di quanto dice Lansing 2001: 92 e 94-95, a proposito di credenti catari
italiani che praticavano forme del culto cattoliche insieme con quelle catare.

130 Cfr. su tutto questo Duvernoy 2000: 177-181, dove si dice che compito dei diaconi era
ascoltare individualmente la confessione dei peccati veniali dei loro subordinati e di imporre la
relativa penitenza. Alcuni di essi si confessano pill 0 meno spontaneamente anche ai sacerdoti
cattolici, sebbene talvolta in maniera paradossale. Come fece, ad esempio, la contadina Raymonde
Belot (e cosi pure la nobile Béatrice de Planissoles), la quale ammetteva davanti al prete di aver
aderito all’eresia e di esserne pentita — forse perd nemmeno tanto, dal momento che vi sarebbe
poi ricaduta — ma di non volere rendere su questo una confessione completa per non rischiare

una denuncia e la perdita dei beni, cfr. Le Roy Ladurie 1977: 360-361.

95



S1LvIO MELANI

volesse realmente dire Filippo, sia nel passo sopra riportato sia in altri in cui ritorna
la formula veraie confession, ‘vera confessione’. Se scartiamo, per altri motivi,
I'ipotesi che egli si riferisse alla confessione dei Catari, potremmo ricordare il fatto
che gli Umiliati sembravano preferire confessarsi (e godere del privilegio di farlo)

a membri della loro confraternita. Ritenevano forse questa una confessione piu

‘vera' 1312

10.2. Parlando invece della comunione, il Novarese pare inequivocabilmente
riferirsi al primo dei due pitt importanti sacramenti cattolici. Al solito, forse non
si puod del tutto escludere I'ipotesi che 'autore stia operando un depistaggio.
Inoltre, non possiamo nemmeno essere del tutto certi che Filippo non fosse un
rappresentante di una sorta di sincretismo eretico-cattolico, di cui, per quanto
eccezionali, abbiamo alcuni esempi. Del cataro bolognese Bompietro sappiamo
infatti che era particolarmente devoto all’eucaristia: era solito donare vino per la
messa celebrata dai carmelitani e, poco prima di essere arso sul rogo, prego gli
inquisitori di lasciarlo accostare al sacramento'®*. Ritorneremo su questo punto
quando tratteremo di come Filippo concepiva la messa.

10.3. Durante il medioevo si distinguono

[...] tre forme di penitenza sacramentale (pubblica solenne o antica, pubblica non solenne
o pellegrinaggio penitenziale, privata “che si fa davanti al confessore”). [...] “Haec est
poenitentia quae ad portum dirigit naufragantem, viae restituit deviantem, aegro preparat
medicinam, proscriptum reducit ad patriam”. Cosi scriveva il monaco e teologo Alano di
Lilla nel prologo del Liber poenitentialis, un compendio di orientamenti pastorali rivolto
sia ai preti che ai fedeli alla fine del XII secolo. E il punto di arrivo del secolare processo
di trasformazione delle forme sacramentali con cui le colpe si ritenevano rimesse, un
processo che, tra il primo e il secondo millennio, ha visto il passaggio dalla penitenza
antica, che si poteva ottenere solo una volta nella vita e che si chiedeva in punto di morte,
a una prassi di confessione ed espiazione ripetuta pil volte, lungo un cammino di
progressiva conversione. [...] Le fonti dell’alto e del pieno Medioevo restituiscono, infatti,
un quadro puntiforme e complesso di usi pastorali e liturgici, nel quale penitenza solenne
more antiquo, penitenza pubblica (sotto forma di pellegrinaggio) e penitenza privata hanno
coesistito a lungo, fino al prevalere della forma sacramentale individuale che conosciamo

oggi, in una pluralita di prassi, riconosciute e mantenute in uso fino a tutto il XII secolo'®.

131 Sulla confessione che gli Umiliati viventi in comunita si rendevano I'un I'altro all’ora prima,
cfr. Andrews 2006: 115 (cfr. anche p. 116: era ammessa anche una confessione a Dio, ai santi e
alla Vergine, quest’ultima di ispirazione cistercense). Non sembrerebbero pero essere mai stati
autorizzati a ricevere le confessioni di qualunque fedele, come furono invece autorizzati gli ordini
mendicanti intorno alla meta del secolo XIII (cfr. ivi: 224).

132 Cfr. Lansing 2001: 92. Del resto, a Montaillou, come in altri villaggi occitani, ¢ cataro
addirittura lofficiante della messa, e molti dei suoi parrocchiani filoeretici non rinunciano alla
comunione, almeno per convenienza, cfr. Le Roy Ladurie 1977: 345-347.

133 Salvarani 2012: 45, 51 e 52.

96



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Si leggano ora queste due brevi citazioni dall’opera di Filippo (2.20, 3.3): «Et ja
soit ce qu'il soit verais confés et commeniez, si fait li jones po de penitance ou
siecler; e poi «[...] car chascuns et chascune qui tant a vescu qu’il eschape de
Iestalufrement de jovant se doit quenoistre et repantir vraiement, et estre verais
confés et faire penitance». In realtd anche i Catari credevano nel valore della
penitenza, quanto e forse pit dei Cattolici, vedi I'affermazione del cataro Pietro
Garcias di Tolosa (1247), secondo la quale «nessuno si puo salvare se non fa piena
penitenza [corsivo mio] prima di morire»'**. Dunque, le affermazioni del Novarese
possono senz'altro essere considerate ortodosse, ma in veritd anche un Filippo
eretico (o sincretico) avrebbe potuto asserire la necessita della penitenza senza con
questo rinnegare i propri principi religiosi'®.

10.4. Parlando delle messe in suffragio il Novarese accenna (e non ¢ questo I'unico
caso del suo testo) alla credenza nel purgatorio: credenza che i movimenti ereticali,
e tra costoro i Catari, rifiutavano decisamente'*. Dice tra I'altro Filippo (3.22):

Mais trop lor couste chier [sc. ai peccatori] ce quil ne paieront a heure et a temps, car
longuement en seront en purgatoire, et la plus petite poine qu’il ont en .j. jor sormonte
toutes les penitances qu'il porroient avoir fait en cest siecle.

La dottrina del purgatorio, pur non essendo stata ancora sancita, da tempo era
considerata alla stregua di un dogma dalla Chiesa di Roma, tanto che i Catari e i
Valdesi erano identificati e condannati dall'Inquisizione perché la rifiutavano. Ma
essa fu definita ufficialmente solo nel secondo Concilio di Lione del 1274. D’altra
parte, proprio nel 1254 era giunta, a Cipro, un’ingiunzione papale rivolta alla

197 Filippo, parlandone con

Chiesa ortodossa dell’isola affinché quella la adottasse
tanta insistenza, pare animato da zelo, che, al solito, proprio per la sua partico-
larita, e proprio alla luce della missiva del papa, potrebbe anche essere sospetto.
Del resto, la credenza nel purgatorio era probabilmente un altro argomento
‘sensibile’ per gli Umiliati. Si pensi che il milanese Bonvesin da la Riva, terziario
degli Umiliati, ancora nel 1274, I'anno del Concilio di Lione, non parla del
purgatorio nel suo Libro delle tre scritture: tratta dell'inferno e del paradiso, ma al

posto di una terza scrittura sul purgatorio ce ne offre una sulla passione di Cristo.

134 Cit. in Duvernoy 2000: 85.

135 La forma di penitenza pil radicale praticata dai Catari in punto di morte (almeno dopo il
1244) era l'endura, il digiuno estremo rituale, cfr. Pales-Gobilliard 1976: 189.

136 Cfr. Duvernoy 2000: 85 € 91. Ma forse non ¢ del tutto superfluo ricordare che un concetto di
‘purgazione’ (benché ben diverso nelle modalita da quello cattolico) non ¢ estraneo al Catarismo,
cfr. Paolini 2013: 391 e n. 391, e p. 394.

137 Cfr. Le Goff 1981: 379-383.

97



S1LvIO MELANI

10.5. Filippo si sofferma diffusamente sulla messa ordinaria, forse anche troppo
trattandosi di un laico che si dichiara incompetente di questioni teologiche (cfr.
3.30). Alla messa, secondo lui, bisogna andare ogni giorno:

Et puis, quant on se lieve, si doit on faire au matin les .iiij. choses qui sont generaument
de chascun jor, [...] La premiere est d’aler au montier oir le servise Nostre Seignor
deligemment, et faire oroisons et proieres teles comme ['an soit ou doit de penitance.

La Chiesa si contentava invece della frequenza domenicale e in occasione delle

feste principali (3.41)'%8. Inoltre (2.23):

S’an nos ne demeure, si 'an devons mercier et aorer devotement, et aler as eglises volantiers
et oir le servise, et veoir et saluer son saint verai cors, que li prestres tient et lieve antre ses
mains, por avoir plus grant remambrance de sa passion, et proier li debonairement qu’il
nos sauve en jovent et toz jors, et nos conduie a bone fin.

Ed ¢ quantomeno curioso cio che dice a proposito di alcuni ‘sciocchi cristiani’
che lasciano la chiesa prima dell’oratio secreta e dell’elevazione dell’ostia (3.37):

Aprés orrez des nices crestiens qui nicement vont a la messe et nicement s'an partent; ce
sont cil qui se partent dou monstier si tost comme I'euvangile est dite. Droiz est que on
lor face entendre que il ne sevent que il font, car adonc commance la messe, quant li
prestres dit les paroles sacrees antre ses denz, et quant il lieve le cors Nostre Seignor antre
ses mains et le monstre aus genz. Adonc le doit on aorer et saluer, et estre devant lui tant
comme il est en la place, cest tant que la pais soit donee et que li prestres I'ait usé. Et lors
ont sa pais, et part ont ou sagrement tuit cil qui i ont esté tant comme il doivent, tant que
ce soit parfet, et aprés s'an puent partir. Et qui i demeure jusqu’a la fin que I'an dit: “Ite,

138 Scrive Schmidt 1848-1849: 11, 209: «Le paroissien dailleurs qui oubliait un dimanche d’assister
A la messe, sans cause légitime, devait payer une amende de 12 deniers, moitié pour le seigneur,
moitié pour I'église du lieu». Per quanto riguarda la confessione e la comunione, secondo il
Concilio Laterano 1V, ci si poteva limitare a una volta all’anno, in occasione della Pasqua. Secondo
il Concilio di Narbona del 1233, invece, gli eretici pentiti dovevano confessarsi e comunicarsi tre
volte all’anno; secondo quello di Beziers del 1247, dovevano addirittura assistere alla messa ogni
giorno, o almeno ogni giorno andare in chiesa a pregare prima di pranzo (cfr. Mansi 1758-1798,
t. XXIII, Venetiis, 1779, rispettivamente capitolo I, 356, e capitolo XXVI, 721). Strano, forse, il
fatto che il concilio di Beziers parli della frequenza giornaliera in chiesa come di una misura
penitenziale per gli eretici e che Filippo dica che ogni giorno si deve «aler au montier oir le servise
Nostre Seignor deligemment, et faire oroisons et proieres teles comme I'an soit ou doit de
penitance». Nelli 1969:175, riferisce che il ‘perfetto’ Belibasta ammise con un credente di andare
in chiesa per far finta di essere Cattolico, e che, d’altra parte, si poteva pregare bene il Padre Celeste
12 come in qualsiasi altro luogo. «Quelques auteurs leur [sc. ai Catari] ont reproché de feindre
extérieurement d’étre catholiques, de fréquenter les églises, d assister aux messes, de respecter le clergé,
de se confesser méme et de payer les dimes; on disait des prétres qui avaient embrassé la secte,
qu'ils conservaient leur poste dans I'Eglise, mais que lorsqu’ils devaient communier, ils jetaient
en secret ’hostie derriére I'autel ou la laissaient tomber entre les feuillets de leur livre» (Schmidt
1848-1849: 11, 159, con indicazione delle fonti).

98



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

missa est” adonc s'an va on par congié. Et 'an doit savoir que “messe” est atant a dire
comme “mandee”, et quant I'an dit: “Ite, missa est”, C’est a dire: “Alez, que I'evre dou
sacrement est mandee devant Dieu ou ciel”.

Chi potevano essere quei cristiani cosi ‘sciocchi’ da andarsene proprio quando la
messa giungeva al suo momento pit importante? La risposta non ¢ sicura. Se non
erano veramente persone illetterate e ignoranti, potevano essere mai degli eretici?
Abbiamo in ogni caso, nel corso del medioevo, varie testimonianze su gente che,
pur presenziando alla messa, si allontanava dalla chiesa prima della consacrazione
del pane e del vino'?. La spiegazione minuziosa che Filippo da del sacramento
dell’altare pare un’accurata e deliberata ostentazione di ortodossia'®’. Scrive Albert:

Clest au début du X1Ir siécle, également, qu'est codifié le geste liturgique de I'élévation.
La seule vue de I'hostie est, a cette époque, populairement tenue pour un équivalent de
Iassistance a la messe, au grand dam du clergé. Linstitution s’est pourtant ralliée a cette
tendance en acceptant de situer la glorification de I'hostie sur le plan visuel: une féte du

saint sacrement aurait aussi bien pu consister en une communion générale'"!.

Se intorno alla meta del secolo XIII bisognava almeno ‘vedere’ I'ostia per
partecipare del sacramento, uscire di chiesa prima dell’elevazione era dunque un
comportamento da eretici, o da ‘sciocchi’. O forse ancora, da poco avveduti
nicodemiti. Per quella che puo essere 'effettiva portata di tale informazione,
Andrews da parte sua segnala una poco nota lettera di Pietro di Blois, degli anni
intorno al 1190, in cui gli Umiliati erano inseriti in una lista di sette che non cre-

13 Ricorda Jacques de Vitry, vescovo di Acri dal 1214 al 1225: «Audivi de quodam milite, qui
nunquam veritatem audiebat in predicatione nec bene instructus erat in fide, cum diceretur ei
quare non libenter audiret missam que tante est dignitatis et virtutis quod Christus et angeli ejus
semper veniant ad ipsam, ipse simpliciter respondit: “Istud ego nesciebam, sed putabam quod
sacerdotes missam adimplevissent propter oblationes.” Postquam autem veritatem audivit deinceps
libenter et devote missam audire cepit» (cit. in Crane 1890: 62). Difficile — credo — immaginare
che il miles qui ricordato fosse semplicemente un tirchio, un ignorante o un sempliciotto. Un po’
come ¢ difficile pensare che i fedeli di cui parla Filippo fossero veramente tutti degli ‘sciocchi’.
Vero ¢ d’altra parte che fin dai tempi di Cesario di Arles si ha notizia di fedeli che — seppur non
tacciati per questo di eresia — lasciavano la chiesa subito dopo il sermone (cfr. Lecoy de la Marche
1868: 202), obbligando l'officiante a far chiudere le porte per trattenerli.

140 Un testo greco segnalato da Duvernoy 2000: 307-308 (ma prima ancora da Schmidt 1848-
1849) «spiega, in termini tanto banali quanto enfatici, [...] come ci si debba comportare nella
Chiesa e quali siano gli elementi della liturgia della messa». Questo testo sembrerebbe essere «fatto
ad uso di persone che ignoravano quasi tutto del rito ortodosso [...] probabilmente dei pagani
giudaizzanti». Prodotto nelle stesse regioni in cui fiorl il bogomilismo, ¢ considerato da Duvernoy
un possibile antecedente (almeno per lo schema) dell Interrogatio lohannis, testo giunto dalla
Slavonia in Italia e usato dai Catari locali. Nel caso si potesse ipotizzare un Filippo in qualche
misura vicino ad ambienti eretici, potrebbe aver prodotto anch’egli un testo per istruire sul corretto
comportamento da tenere in chiesa?

141 Albert 2005: 373.

99



S1LvIO MELANI

devano «in sacrificio altaris corporis»'*2. E vero che Schmidt ricorda come ancora
durante il secolo XII la dottrina della Chiesa cattolica sul sacrificio dell’altare non
era ben ferma. Ma dalle note dello stesso storico si evince che addirittura gia nel
secolo XI il non credervi era considerato — in base alle testimonianze delle crona-
che coeve — un tratto ereticale. Sul finire del secolo XII, poi, esso era diventato
cosl importante sia per i teologi ortodossi sia per la massa dei credenti, tant’e che
quest’ultima insorse allora apertamente contro i gruppi eretici rei di non
credervi!®, Insomma, sul finire del secolo XII, chi non credeva nel sacrificio
dell’altare era percepito senz’altro come un eretico.

10.6. Filippo dice che credere nella Trinita ¢ indispensabile per la salvezza. La
Trinita ¢ da lui cosi definita, in modo ortodosso (5.24): «Qui bien croit Sainte
Trinité, | trois persones en unité, | et toutes .iij. en deité». I Catari credevano alla
Trinitd'*, ma in genere essi consideravano Dio Padre superiore agli altri suoi
componenti'®. Filippo spiega invece che tutte e tre le persone della Trinita
partecipano della stessa natura divina: «toutes .iij. en deité».

10.7. Quanto all'incarnazione di Cristo, si sa che in genere i Catari la negavano'%.

Anche se Alessandra Greco ricorda che

Secondo Anselmo d’Alessandria, I'eresiarca Desiderio, in contrasto con Nazario, afferma
che Cristo nacque con un vero corpo dalla Vergine Maria, mori col corpo e risorse, ma
quando ascese al cielo lo depose nel paradiso terrestre, dove ¢ Maria, che mai mori.

Desiderio perd ebbe pochi seguaci'?’.

Filippo, in una visione una volta tanto ottimista della creazione, dice che 'uomo
ha ricavato profitto e onore dall’essere stato creato, perché almeno i buoni sono
destinati al paradiso, dopo che Cristo, al fine di salvarli, si degno di farsi uomo
(3.32, 3.33, 3.334). Questo pare un concetto ortodosso.

12 Cfr. Andrews 2006: 40.

143 Cfr, Schmidt 1848-1849: 11, 132 e nn. 2-3.

144 Vedi per esempio I'invocazione alla Trinita con cui esordiscono (e si chiudono) il Libro dei due
principi e altri testi catari (cfr. Cena segrera: 145, 301, 314, 334, 351) e vedi, supra, il par. 7.2.
1% Quella del Figlio inferiore al Padre era una credenza dei Catari (si veda Duvernoy 2000: 74-
76, il quale riassume i vari punti di vista del Catarismo su tale delicata questione teologica).
Quanto allo Spirito Santo, «esiste meno in ragione del posto che occupa nell’economia divina
che per la traccia che lascia nella Scrittura. Autorizza, tuttavia, I'uso di formule trinitarie, in parti-
colare nel preambolo degli scritti teologici» (ivi: 65). Cfr. il Liber de duobus principiis, in Cena
segreta: 145, dove si invoca l'aiuto del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo.

146 Cfr. almeno Duvernoy 2000: 77-78.

147 Greco 2000: 216.

100



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

10.8. Filippo, parlando dei santi (per i quali dice addirittura di aver composto
poesie, cosi come per la Vergine, cfr., supra, n. 2), si contrappone nettamente a
uno dei pill qualificanti principi catari: 'avversione al loro culto'. A dire il vero,
anche se i Catari non accettavano le forme cattoliche del culto dei santi, questi
ultimi erano da loro tenuti in grande considerazione, soprattutto gli apostoli e i
martiri (non solo quelli del passato, ma anche i martiri della loro setta), e ne
conservavano talvolta le reliquie'®. I Catari non negavano né irridevano la santita
dei santi, ma negavano la realtd materiale dei miracoli loro attribuiti'*’. Tanto pil
la negavano se i miracoli erano attribuiti a un’immagine dipinta o scolpita. Ma,
prescindendo da questo, Filippo dice comunque cose che i Catari, per quanto ne
sappiamo, non avrebbero mai potuto accettare, a meno di non essere costretti.
Egli cita infatti come uno degli attributi della santita I'essere venerati nel giorno
della morte, talvolta anche con digiuni (1.14):

Car aus sains fait on chascun an feste dou jor que il partirent de cest siecle et alerent a
Damedieu, et a plusors jeiine 'an la vegile: ce ne fait on pas as plus granz seignors terriens
qui onques furent.

Inoltre, i santi avrebbero, secondo lui, proprio quel potere di operare miracoli
che i Catari negavano loro (3.36): «Car en cestui siecle fait Nostre Sires, aprés lor

mort, grant miracles por aux; et ce savons nos par les escritures des anciens, et de

cax de nos tens par veiie et oie»''.

10.9. Filippo raccomanda, per i giovani, il matrimonio. Abbiamo visto in prece-
denza che il desiderio delle cose materiali era la radice del peccato secondo i Catari.
Dunque, peccato gravissimo era innanzitutto il desiderio carnale, tipico della
gioventu (1.26):

Nature fume en anfance, et en jovent est li fex naturex espris et alumé, et la flame en saut
si tres haut que plusors fois vient devant Nostre Seignor Jhesucrit en son hautisme siege
la puér dou feu de luxure et de plusors autres granz pechiez que li jone font.

148 Cfr. Duvernoy 2000: 79.

19 Cfr. Duvernoy 2000: 178 (vi si trova una citazione dal Rituale di Lione in cui si ricordano
«santi Apostoli» ed i «beati avi addormentati»). Secondo Anselmo d’Alessandria, i Catari non
digiunavano per i Santi e per la Vergine, rifiutandone il culto, ma ¢ certo che le loro tre quaresime
annuali avevano come limite cronologico alcune importanti festivita legate ai santi (cfr., per queste
quaresime, ivi: 154).

150 Sull’atteggiamento dei Catari nei confronti dei miracoli dei santi si veda Manselli 1976b.

151 Non ¢ fuori luogo ricordare che — sebbene si trattasse di personaggi ben poco istruiti e di bassa
condizione — i contadini e i pastori di Montaillou, anche quelli di sentimenti catari, mantenevano
vivo un culto agrario e taumaturgico dei santi, soprattutto per sant’ Antonio abate, e celebravano
inoltre la festa di Ognissanti (cfr. Le Roy Ladurie 1977: 354-358).

101



S1LvIO MELANI

Secondo Belibasta, il gia ricordato ‘perfetto’ cataro occitano, «Il fetore [sc. della
lussuria] sale fino alla volta del cielo e si diffonde per il mondo intero»'>2. Sono
quasi le stesse parole di Filippo. Il matrimonio pero, secondo i catari piu
intransigenti, non purificava affatto I'atto sessuale, anzi era solo una fornicazione
legalizzata, di gran lunga peggiore della promiscuita'®. Leggiamo invece cosa

scrive Filippo (2.39-40):

Et por ce que li feux est dou tout alumez en jovant, se la grace dou Saint Esperit ne s'estent
en aucuns qui gardent lor virginité, ou soient astinant por doute de pechié, en religion ou
au siecle, li autre jone se doivent moult volentiers marier au plus tost qu’il porront, puis
qu’il sont home parfait. Car juste chose est et bone de loial mariage, et laiz pechiez, et
perilleus au cors et a 'ame, est fornicacions, et plus avoutere. Et tout soit ce que li liens de
mariage est mortex bataille, ou covient a morir 'un des .ij. ainz que loiaument departent
dou champ, toutevoies en vienent li grant bien et la grignor joie que I'an ait au siecle; et
mout d’anui en avient ausis, mais li bien passent les maus. Et se mariages n’estoit li siecles
faudroit, ou toutes les genz vivroient en pechié. De mariage viennent li bel anfant et li
loial, dont li bon pueent venir a granz choses et a haute dignité. Et de maux en i a, mais
por les maus ne doit demorer que I'an n’ait fame espousee por avoir hoirs, qui puet. Car
por les hoirs qui ont les sornons dou pere dure en cest siecle plus longuement la memoire
de lui et de ces ancestres.

Une des plus granz richesces que 'an puist conquerre en si po de tens si est de fame
espouser, a cui Diex a done grace de bone fame avoir et de bons anfanz engendrer; car
dedanz .j. an puet ele porter tel anfant don li peres ne vorroit avoir en eschange la grignor
richesce dou monde. Et puis que li peres 1’aimme tant qu’il avroit despit de panre en
eschange nule richesce por 'anfant, autant vaut a I'aise de son cuer et a sa volanté acomplir
comme la richesce feroit, et tant plus comme il en refuseroit.

152 Tyi: 63.

153 Cfr. Duvernoy 2000: 156-157. Tuttavia, scrive Bueno 2009: «Se [...] in quasi tutti i movimenti
ereticali dei secoli xi-xiii si registra la condanna del matrimonio ed il rifiuto di quelle norme che
ne avevano fatto un istituto ecclesiastico, la matrice dualista del catarismo non poteva che
approdare al rifiuto della visione tradizionale dell’'unione coniugale: il senso del sacramento veniva
indirizzato nella prospettiva dell'unione dell’anima con Dio, mentre ogni atto carnale, a partire
da quello compiuto fra marito e moglie, veniva ricondotto a peccato giacché non faceva altro che
propagare, attraverso il ciclo della metempsicosi, la prigionia dell’anima nel corpo, di origine
diabolica. Ma la dottrina catara riguardava nella sua forma pit rigorosa soltanto chi avesse scelto
la forma di vita dei boni homines, poiché il rifiuto del matrimonio non si imponeva ai
semplici credentes se non al momento in cui avessero scelto di ricevere il consolamentum, fatto che
si verificava spesso soltanto in punto di morte. [...] Mentre normalmente le prediche dei “perfetti”
vertono sulla decisa condanna di tutti i rapporti, molte sono in effetti le testimonianze nelle quali
I'equiparazione di ogni peccato carnale, cum quacumque muliere, sconfina paradossalmente
nell’assoluzione di tutte le unioni». A questo proposito Floss 1999: 87, aggiunge: «La rigidita delle
norme morali cui i “perfetti” erano vincolati non riguardavano [...] i semplici credenti. Essi erano
liberi di condurre una vita familiare normale [...] senza le restrizioni imposte dalla dottrina e dalla
metafisica catare. Ranieri Sacconi arriva a dire che i “perfetti” rimpiangevano il tempo in cui, da
semplici credenti, potevano liberamente peccare». Pales-Gobilliard 1976: 198 n. 3, ricorda «En
1305, & Montaillou, on considérait que ce n'était pas pécher que de connaitre une femme
mappartenant pas a la secte: J. Fournier, > 94 c.». D’altronde, sempre a Montaillou si considerava
in genere il matrimonio un sacramento di base (cfr. Le Roy Ladurie 1977: 362), forse, aggiungo
io, per una sorta di portato della tradizione e delle antiche usanze.

102



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Dopo questo lungo discorso sugli aspetti positivi e raccomandabili del matrimo-
nio, Filippo aggiunge perd in vari altri luoghi dell'opera dei commenti che
sembrano togliere sostanza a quanto appena detto. Egli esalta infatti la superiorita
di una vita di castita (cfr. 2.40, 2.47, 3.38, 3.44). Per lui 'unica vera condizione
di purezza ¢ quella di verginita, o in secondo luogo di continenza. Il che era anche
quello che sostenevano gli Umiliati: spesso marito e moglie, giunti alla mezza eta

o alla vecchiaia, si ritiravano di comune accordo nelle ‘case’ di questi ultimi per

154

vivervi insieme ma in castitd"*. Filippo, per parte sua, predica 'astinenza e il ritiro

en religions er uomini e donne probabilmente sposati gia a partire dalla mezza eta
(vedi 3.38, 3.44), e senz’altro una volta giunti alla vecchiaia, I'eta in cui «tens et
heure passe de hanter et abiter as fames» (4.8): un’etd che comunque va vissuta
castamente (4.4):

Moult est grant honte au viel de contrefaire le jone, et especiaument de fame panre
espousee, car s'il la prant jone, toz jors doit cuidier que li jone home 'amportent, et se il
la prant vielle, .ij. porretures en .j. lit ne sont mie afferables. Et se il est luxurieus de quelque
fame que ce soit, trop i a vilain pechié et outrageus de volanté sanz besoig, car se la volantéz
i est, li pooir i est mie, et moult est malereus li viax qui s’efforce de pechier la ou il se
deiist efforcier d’amander, et qui ce fait il est honniz vers Dieu et vers le siecle.

10.10. D’altronde, il Novarese afferma in un passo del suo testo che il matrimonio
¢, talvolta, I'unico modo per incanalare onestamente I'eccesso di lussuria dei
giovani (5.2):

Lan ne devroit ja volantier marier anfant malle tres qu'il eiist .xx. anz acompliz, se ce
n’estoit por haste d’avoir hoirs, se il a aucun grant heritage, ou por avoir aucun riche
mariage, ou pour doute de pechié, se il est trop par tens chaus de luxure; mais les filles
doit 'an tost marier puis qu’eles ont .xiiij. anz.

Le donne, naturalmente, devono essere fatte sposare prima perché la loro lussuria,
durante I'infanzia, pud avere conseguenze pit pericolose. Inoltre, il matrimonio,

154 Cfr. Andrews 2006: 197-200. Jackson 1986: 21-23, mostra come, secondo il pensiero mona-
stico cattolico, la donna pud salvarsi solo se appartiene lealmente a tre ordines, disposti in una
gerarchia di merito spirituale: verginitd, vedovanza unita a continenza, matrimonio. Tuttavia, per
bocca di alcuni teologi, la Chiesa si mostrava preoccupata della possibilita che, generalizzandosi
la castitd, la specie umana potesse estinguersi: si veda ad esempio quanto scrisse all’epoca di Filippo
san Tommaso d’Aquino nella Summa contra gentiles (111, 138) e nella Summa theologica (11, ii, q.
153, 2-3). Quanto al matrimonio tra i Catari (tollerato abbondantemente anche dai ‘perfetti’ nei
semplici credenti, e sostituito dalla continenza una volta raggiunta 'indifferenza nei confronti del
mondo materiale) cfr. Flgss 1999: 82-83. Si veda anche quanto ricorda Pales-Gobilliard 1976:
198, n. 4, la quale dice che in epoca di persecuzione il matrimonio tra membri della setta era
quasi da auspicare: «Le mariage entre croyants a pour effet de rendre possible 'accueil des parfaits

sans crainte de dénonciation entre conjoints: J. Fournier, f> 94 b: “... dictus Bernardus eam non

. .. . .. . .
acciperet pro ea quia ipsa loquens non erat de fide, credencia et lege dicti Bernardi...”, Montaillou,
1305».

103



S1LvIO MELANI

per un Filippo che fu sposato e padre, ¢ 'unico modo per avere figli legittimi. A
questa preoccupazione di legittimita non era estranea I'altra, propria degli uomini
che godevano di un certo szatus nel mondo (e Filippo era uno di quelli), di tra-
smettere in modo sicuro e incontestabile il nome, i titoli e il patrimonio.
Certamente il Novarese pagava pegno all’habitus sociale del proprio tempo:
all’epoca, al di la di ogni convinzione religiosa, sesso, matrimonio e figli erano la
naturale vocazione dei laici, a cui era affidato il compito di perpetuare la specie
(cfr. qui la n. 154). Anche tra i credenti catari (seppure non tra i ‘perfetti’) c’era
laccettazione, se non addirittura la preoccupazione, di generare una discendenza,
e pertanto essi non si sentivano particolarmente in colpa sposandosi e mettendo

al mondo figli'". Una cosa erano le convinzioni religiose, un’altra la vita quoti-

diana che si doveva condurre nel mondo'°.

10.11. Per la donna Filippo sembra provare disprezzo e diffidenza. Risparmio i
troppo numerosi luoghi del testo in cui questa sua misoginia si manifesta, sebbene
vi siano esempi che potrebbero risultare quasi divertenti nella loro disinibita e

direi ‘innocente’ virulenza'’. Scrive Duvernoy:

[...] lungi dal conferire alla donna la paritd dei diritti e la liberta sessuale, il catarismo,
come d’altronde il valdismo, le proponeva, entro una societa dai costumi molto rilassati,
esclusivamente un ideale di puritanesimo e di doveri da compiere'®.

155 Come sintetizza Lansing 2001: 122, citando Duby, per i laici sostanzialmente «Marriage
concerned children, property, and hineritance».

156 Addirittura, Benelli 2015% 177, scrive: «Molti dati sembrano [...] a prima vista contraddittori.
Abbiamo gia segnalato, per cio che concerneva la comunita di Montaillou, il contrasto apparente
tra la dottrina ascetica e la realtd della vita sessuale, che si vorrebbe poter comprendere con la
decadenza della vita religiosa: I'ultimo perfetto di questa comunita, Belibasta [...], non sembra
brillare per virth catare. Questo perd non ¢ il solo punto. E attendibile infatti ritenere che una
delle ragioni dell’atteggiamento filocataro della piccola nobilta provenzale, una nobilta sempre
pill impoverita dallo sbriciolamento dei patrimoni, sia da ricercarsi nell’esigenza di una piti libera
prassi matrimoniale endogamica, fortemente osteggiata dalla Chiesa. Qui siamo dunque di fronte
a una classe che, disprezzando o no il mondo malvagio opera del demonio, in questo mondo
sembra intenzionata a propagarsi con tanto di patrimonio. Essa non ha nulla di ascetico, ma ¢
vicina ai catari perché in collisione con gli interessi della Chiesa».

157 Forse perd ¢ bene non tacere il fatto che Filippo era assolutamente contrario ad insegnare alle
donne a leggere e a scrivere a meno che esse non dovessero diventare monache, perché queste due
abilitd potevano indurle ad un comportamento disonesto (cfr. 2.22). Ora, secondo Andrews 2006:
126, le suore del secondo ordine umiliato «were not expected to read, but were to have the rule
read to them and to hear exhortations» e, a proposito della regola che si applicava ai due sessi,
«the paucity of referencies to the women is indicative of the marginal role assigned to them».

158 Duvernoy 2000: 228. Eppure, Benelli 2015° 177, nota come col Catarismo «si schierarono
tantissime donne, sesso ufficialmente spregiato dai Catari, in realtd promosso perché in condizione
di accedere al grado di perfetto e di discutere di teologia in volgare, il latino essendo stato abolito
dai testi sacri».

104



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

D’altronde, il domenicano Umberto di Romans, contemporaneo di Filippo da
Novara, pur lodando la (relativa) indipendenza delle donne umiliate, sottolineava,
non senza un particolare compiacimento, il fatto che esse fossero saldamente

soggette al governo maschile'’.

10.12. Filippo torna pitt di una volta sulla virtti dell'umilta come via per seguire
il Cristo (si vedano i paragrafi 1.4, 3.23, 3.28). E vero che secondo sant’Agostino,
Cristo ¢ doctor humilitatis (e si rifa con questa affermazione a Paolo, 1 Corinzi),
ma osserva Michel Zink che nel medioevo 'umiled, presso i Cattolici, ¢ una virtl
solo fino a un certo punto (non rientra neppure tra le sette virtl1)'*’. Tuttavia, per
gli Umiliati, come dice il loro stesso nome, essa era fondamentale. Anche per i

161

Catari, del resto, sembra che fosse particolarmente importante'®'. La contem-

poranea spiritualita francescana esaltava I'umiltd, ma anche 'obbedienza, come

102, Ora, l'obbedienza ¢ raccomandata da Filippo soprat-

modo di seguire il Cristo
tutto alla donna (1.18). Tutti devono pero, e comunque, obbedienza agli anziani
(2.22) e ai superiori ecclesiastici (3.38). Ancora una volta, i maestri inarrivabili
sono Cristo e la Vergine (1.3; 1.4); ancora una volta Filippo, parlando
dell'obbedienza, sembra citare il Propositum dei terziari umiliati, che la poneva

tra i capisaldi della vita spirituale e morale dei confratelli'®.

10.13. Prescrive Filippo (3.39): «[...] comme I'an s’esvoille aprés la mienuit, a
quele ore que ce soit, avant que I'an se lieve, on doit faire le signe de la croiz en
sa chiere par .iij. foiz ou nom de la Sainte Trinité». Questa privata abitudine devo-
zionale mattutina o notturna che il Novarese raccomanda puo apparire oggi
singolare: da tempo i cristiani avevano iniziato a usare il grande segno della croce
sulla fronte e sulle spalle, tipico ancora oggi della Chiesa cattolica'®*. Essa pare
comunque incompatibile con un’appartenenza di Filippo al Catarismo, a meno
di non volerla considerare un depistaggio. Il segno sulla faccia (o pitt frequente-
mente sulla fronte, col pollice) era in uso nel cristianesimo delle origini'®.
Tuttavia, nell'Occidente, si trova ancora nel secolo XIII: Luca di Tuy parla di un

segno della croce — per lui perfettamente ortodosso — fatto sulla faccia (faciem

13 Cfr. Andrews 2006: 151.

160 Cfr, Zink 2010-2011: 575.

161 Sull'umilta presso i Catari e 'umiltd di Cristo, cfr. Brenon 2012: 198.

162 Cfr. McGinn 1997: 50.

163 Cfr. Alberzoni 1991: 222 e 225.

164 Cfr. Martigny 1865: 189. Ma vedi anche le informazioni pilt dettagliate in Molinier [s.d.]: 8.
165 Cfr. ivi: 188-189. Molinier [s.d.]: 5-6, dice: «Si la signation du front était la pratique générale
des premiers chrétiens, elle ne fut pas cependant exclusive. En effer, au I siécle, les Odes de
Salomon ainsi que Justin font allusion & un signe de croix sur le visage [il corsivo ¢ mio]. Sans doute
sagit-il 2 d’'une autre fagon de faire mémoire du baptéme».

105



S1LvIO MELANI

suam muniens) in questo modo: «solleva le tre dita distese all’altezza della fronte
dicendo in nomine Patris, abbassale poi fino al mento dicendo ez Filii, portale
quindi alla sinistra dicendo ez Spiritus Sancti, ed infine alla destra dicendo Amen»
(De altera vita, 2, 15)'*°. Luca de Tuy scrisse il De altera vita fideique controversiis
adverus Albigensium errores nel 1234, per combattere i Catari, e sappiamo che
negli anni Trenta del Duecento egli fece un pellegrinaggio in Oltremare, toccando
anche Cipro, dove non si puo escludere che Filippo lo abbia conosciuto. Quanto
ai Catari, sappiamo che disprezzavano la croce, poiché strumento della passione
di Ciristo, alla cui realta fisica — ricordano sempre molte testimonianze — buona

parte di loro peraltro non credeva. E per conseguenza non si facevano il segno

della croce'®’.

10.14. Filippo aggiunge che, subito dopo esserci fatti tre volte il segno della croce,
bisogna recitare la seguente preghiera (3.39):

Biax sire omnipotens, loez et graciez soiez vos, et beneoiz de vos meismes et de toutes voz
creatures celestiaus et terriennes en touz voz commandemanz et en toutes voz oevres! Et
je, pechierres non dignes, que vos daignastes creer et faire, et desferez quant vos plaira, vos
ai trop mesfet, dont je me repent et promet amendement; et vous cri merci et requier
pardon, et proi la glorieuse Virge Marie, nostre saintime mere, et touz sains et toutes
saintes, que il vos prient que vous me pardonez mes mesfaitz et me deffandez de pechié,
et me donez grace que je vueille et sache et puisse en cest siegle mortel desservir la vie
pardurable de 'autre. Amen!

In un breve ma succoso contributo, Aldo Menichetti mette in rilievo il fatto che
I'idea di un Dio che loda se stesso («loez et graciez soiez vos, et beneoiz de vos
meismes», dice Filippo, affermazione corroborata anche da 5.15, dove ¢ scritto
che Dio «est honoré et glorefié de soi meismes sanz fin») sembra rimandare al
concetto francescano di «una glorificazione insieme immanente a Dio e proprio

166 Cfr. Oppenheim 1950, col. 952.

167 Cfr. almeno Duvernoy 2000: 197-198. Nelli scrive che, al tempo della persecuzione, «[...]
Iingéniosité méridionale aidant, on ne pécha plus que par inadvertance. Fallait-il faire le signe de
la croix, on disait gravement, en portant la main a son front: Aici lo front; au menton: aici la
barba; en se touchant une oreille, puis l'autre: Aici un'aurelpa et aici l'autra! Les Bonshommes
eux-mémes faisaient les gestes romains qu'il fallait» (Nelli 1969: 175). Pales-Gobilliard 1976: 198
n. 2, cita questa testimonianza dell’'inquisitore Jacques Fournier (ricordata anche da Le Roy
Ladurie 1977: 156): «frequenter comederent simul, dictus hereticus quando volebat comedere
non faciebat signum crucis set quasi in circuitu movebat manum super victualia sua, licet Petrus
Maurini et ipse loquens facerent super victualia sua signum crucis [...]». E Jacques de Vitry
ricorda: «quidam ex nostris dixit beretico ut se crucis signo signaret. Vulpecula illa, volens
amfractuose in apparentia ambulare, signum crucis inchoans non perficiebat, licet a principio
facere videretur, quod advertentes milites christiani insurrexerunt in eos visibili et manifesto errore
deprehensosy, cit. da Crane 1890: 9, XXVI. Queste testimonianze confermano che il segno della
croce non era un atto spontaneo per i Catari.

106



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

per questo (“por ce”) doverosa da parte dell'uomo»'®. Tale nozione ¢ espressa nel
Cantico di frate Sole: «tue so’ le laude, la gloria e 'honore et onne benedictione. |
Ad te solo, Altissimo, se konfano, | et nullu omo ¢ne dignu te mentovare», ed era
gid stata notata da Giovanni Pozzi'®. Essa compare, ricorda ancora Menichetti,
anche nel capitolo XXIII della Regula non bullata, di circa tre-quattro anni
precedente al Cantico. Nella Regula non bullata si dice infatti:

Omnipotens, sanctissime, altissime et summe Deus [...] propter temetipsum gratias
agimus tibi [...]. Et quia nos omnes miseri et peccatores non sumus digni nominare te,
suppliciter exoramus ut dominus noster Jesus Christus [...] una cum Spiritu Sancto
Paraclito gratias agat tibi.

Menichetti ritiene che Filippo non fosse in grado di concepire da solo questa
formulazione, peraltro troppo rara in termini cosi espliciti nella letteratura
secondo lui accessibile al Novarese!'”’. Pertanto, ipotizza che qualcuno cui era ben
noto il pensiero di Francesco (forse uno dei frati francescani venuti in Oriente?)
potesse averlo istruito'”!. Tuttavia, la preghiera di Filippo, a parte il concetto di
un Dio che loda se stesso, non presenta, mi pare, altri punti di contatto con il
testo del Cantico. Anzi, laddove, nonostante le tragiche circostanze in cui
Francesco compose il suo testo, quest'ultimo ¢ un’esaltazione della vita e del
creato, la preghiera di Filippo (se si prescinde dalla lode di Dio da parte di se
stesso e delle sue creature) mi pare invece insistere soprattutto sul concetto — al
solito venato di pessimismo — dell’inevitabilita del peccato e dell'indegnita del-
I'uvomo. Inoltre, non ¢ affatto detto che Filippo recitasse una preghiera di sua
invenzione. Non si pud certo escludere che vi fosse qualcosa in comune tra il
sentire degli Umiliati e quello del santo di Assisi. Anzi, a guardar bene ci sono
alcune somiglianze: non per niente le due esperienze religiose si svilupparono
nello stesso clima se non nella stessa area geografica, con gli Umiliati che precedet-
tero di non moltissimo i Francescani'’?. Io ipotizzo pero (e non si pud, in questo

18 Menichetti 2001: 308.

19 Cfr. ivi: 303, per il riferimento bibliografico.

170 Cfr. ivi: 307-308.

171 Cfr. ivi: 308.

172 Quando nel 1221, convocato il Capitolo delle stuoie, Francesco rinuncio al governo. Allora
fu presentata una seconda regola in ventiquattro capitoli, che perd non ebbe mai il rango di regola
ufficiale, riconosciuta da una bolla papale. Papa Onorio III aveva, dal suo punto di vista, tutte le
ragioni di diffidarne, in quanto essa esaltava uno stile di povertd assoluta che faceva
pericolosamente eco al pauperismo di molti contemporanei movimenti in odore di eresia o quasi.
Pertanto, non la ‘bolld’. In particolar modo, il capitolo secondo di quella regola prescriveva per i
frati vesti umilissime. Il settimo impegnava invece i frati a lavorare (salvo I'esserne impossibilitati)
senza ricevere per questo denaro ma solo il necessario in natura per vivere; e ottavo e il nono
ribadivano il divieto di ricevere denaro (se non eccezionalmente, per farne altre elemosine ai
bisognosi e agli ultimi) o di ricorrere alle elemosine, se non in caso di assoluta necessita. E nel

107



S1LvIO MELANI

caso, non rimanere nel campo delle ipotesi) che il testo di Filippo possa essere
una di quelle preghiere paraliturgiche che i laici e le laiche umiliati avevano
composto per recitarle in casa o all'interno della loro comunita: «certas aliquas
orationes habent, quas dicunt secundum modum laicalem». Quel secundum
modum laicalem vuol dire presumibilmente che le recitavano in volgare'”’. La
notizia relativa a queste preghiere ci ¢ fornita dal domenicano Umberto di
Romans, ed ¢ cronologicamente collocabile alla meta del secolo XIIT'7“. Peraltro,
noi oggi non siamo meglio informati su tali preghiere. Del resto, anche gli
Umiliati familiari con le Scritture (coloro che verosimilmente erano incaricati di
comporre le preghiere) potevano attingere, come Francesco, a passi come quelli
di Mt 11.25 e Lc 10.21, in cui Cristo dice: «Ti rendo lode Padre, Signore del
cielo e della terra». E non era probabilmente loro sconosciuta la nozione secondo
cui nell'uvomo che profetizza o prega o rende sinceramente lode a Dio parla in
realta lo Spirito Santo, cfr. Mc 12.36, 13.11, Lc 1.67, Gd 20 («Vos autem,
carissimi, superaedificantes vosmetipsos sanctissimae vestrae fidei, in Spiritu
Sancto orantes»). Dello stesso Cristo si dice del resto (cfr. Lc 10.21) che, prima
di rendere lode al Padre, «esultd nello Spirito Santo».

10.15. Ho gia ricordato che I'unico vero sacramento cataro era il consolamentum,
cio¢ il battesimo nello Spirito Santo per imposizione delle mani. Solo questo
apriva la strada del ritorno al Padre Celeste, e non il battesimo nell’acqua di
Giovanni, che non aveva alcun valore. Ebbene, di questo battesimo d’acqua non
si parla in nessun modo nel nostro testo'”>. Non c’¢ da stupirsi — si puo obiettare

Testamentum troviamo queste parole: «[...] et eramus idiotae et subditi omnibus. Er ego manibus
meis laborabam, et uolo laborare; et omnes alii fratres firmiter uolo guod laborent de laboritio, quod
pertinet ad honestatem. Qui nesciunt, discant, non propter cupiditatem recipiendi pretium
laboris, sed propter exemplum et ad repellendam otiositatem. et quando non daretur nobis pretium
laboris, recurramus ad mensam Domini, petendo eleemosynam ostiatim» (miei i corsivi). Insomma,
se Francesco avesse potuto indirizzare a sua volontd 'ordine da lui fondato, questo si sarebbe
basato sulla ‘vita evangelica, sul lavoro e sull'umilta, e sarebbe forse stato in questo abbastanza
simile all’'ordine umiliato, rispetto al quale avrebbe perd accentuato i caratteri rigoristici. Quasi
sicuramente non sarebbe stato un ordine in prevalenza mendicante.

173 Filippo dice che occorre farsi il segno della croce e recitare tale preghiera «comme I'an s’esvoille
aprés la mienuit, a quele ore que ce soit». Il Propositum obbligava i terziari umiliati alla recita delle
sette ore canoniche: marutinum, prima, tertia, sexta, nona, vespera, completorium (cfr. Tiraboschi
1766-1768, vol. 2: 132-133). Il mattutino, presso le famiglie monastiche, si recitava a meta della
notte.

174 Cfr. Andrews 2006: 125 e n. 133.

175 Cosi come non accenna minimamente, del resto, all’estrema unzione, pur avendo Filippo
occasione di potervi almeno alludere (o addirittura di raccomandarla) quando parla del giovane
in punto di morte. Le Roy Ladurie 1977: 362-363, definisce 'estrema unzione come ‘grande
assente’ tra i sacramenti praticati dai Montalionesi. Tuttavia, questo non sembra stupirlo: I'estrema
unzione ¢ pochissimo o per niente praticata in buona parte delle regioni occidentali. ‘Sacramento

108



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

—: si trattava di cosa scontata. Probabilmente Filippo non era un eretico. Ma il
fatto ¢ che egli non esita a parlare (anche diffusamente e in piu luoghi) di altri
sacramenti, mentre sembra quasi mettere una cura particolare nell’evitare di far
riferimento al battesimo della Chiesa di Roma e al suo complemento, la confir-
mazione'’®. Questo perché il discorso avrebbe potuto trascinarlo in ragionamenti
compromettenti? La Chiesa del tempo, per parte sua, ammoniva o quantomeno
invitava con particolare calore a impartire il battesimo ai bambini, sottolineando
il rischio che le anime di quelli correvano data I’altissima mortalita infantile'”’. E
forse strano, dunque, non trovare nessuna eco di questo fondamentale sacramento
in un’opera come il nostro trattato. Un autore di poco precedente a Filippo e
sicuramente cattolico come Guillaume le Clerc, parlando del bambino non si
esime dal sottolineare la necessitd e I'importanza del battesimo che rende il
bambino stesso «le plus net del monde»'”®. Si potrebbe quasi sospettare che il
“silenzio” di Filippo sul battesimo non sia casuale. Sappiamo peraltro, grazie alla
gia citata lettera di Pietro di Blois degli anni Novanta del secolo XII, che gli stessi
Umiliati avevano, almeno in origine, dubbi a dir poco forti riguardo al battesimo
dei bambini, cosi come li avevano i cosiddetti Publicani (cioé i Catari della Francia
del nord) e i Patarini: «[...] nec in parvulis baptismum credunt»'”. Vero ¢, d’altra
parte, che lo stesso Filippo, nel suo Premier livre, riferisce che suo figlio Baliano
si chiamava cosi perché Baliano d’Ibelin, patronus del Nostro, ne era stato il
padrino'®.

di lusso’ lo definisce lo storico francese. «Le persone in pericolo di vita, salvo i casi di catarismo
estremo, cercano di confessarsi. Il prete, accorso al capezzale d’agonia, affollato di amici e vicini,
interroga il moribondo sugli articoli della fede e in particolare sulla presenza reale [sc. del Cristo
nell’eucaristia]. In caso di risposta positiva, il malato riceve la comunione a mani giunte».

176 Anche la confirmazione o cresima (che porta a chi la riceve i doni dello Spirito Santo) era
rarissima nei villaggi montani del Sabarthes tra i quali Montaillou, ma per Le Roy Ladurie 1977:
362, questo non deve stupire: il vescovo di Pamiers, che avrebbe dovuto farlo, non abbandonava
quasi mai la sua sede, dove era sommerso dai faldoni delle inchieste inquisitoriali. Tuttavia, che
non ne parli Filippo ¢ forse pil sorprendente.

7711 Concilio Laterano IV (che, benché mai citato direttamente, per Filippo costituisce un
riferimento fondamentale quando vuole presentare il punto di vista ortodosso su argomenti che
concernono la fede) prescrive (canone I), sia pur non diffondendosi troppo, che il sacramento del
battesimo, da chiunque conferito secondo le norme e la forma usata dalla Chiesa, giova alla
salvezza sia dei bambini sia degli adulti. Dicono Denis - Paliard - Trebossen 1980: 24-25: «au
XIII* siecle, Cest fait. Le baptéme des petits enfans, précoce, généralisé et obligatoire s'est imposé
et fait force de loi». Le Roy Ladurie 1977: 362, afferma che anche a Montaillou (dove sono
celebrati da un prete di sentimenti catari, che ne aveva una concezione ancor piti dissacrante di
quella di tanti eretici dichiarati) il battesimo, la prima comunione e le nozze «funzionano come
riti di passaggio; tutti e tre inaugurano rispettivamente la prima infanzia, la prima adolescenza e
Peta adultanr.

178 In un poemetto religioso-morale del 1226-1227 come il Besant de Dieu, vedi vv. 2090-2130
(il verso sopra riportato ¢ il 2115).

179 Cfr. Andrews 2006: 40.

180 Cfr. Guerra di Federico II: 233. Prima di concludere questa parte, va ricordato ancora che spesso

109



S1LvIO MELANI

11. Conclusioni (provvisorie)

11.1. Al termine di questa lunga ma forse ancora insufficiente disamina, credo
che, sebbene non si possa probabilmente etichettare Filippo da Novara come un
vero e proprio eretico, lo si possa senzaltro definire un cattolico inquieto, alla
maniera di tanti che vivevano ai tempi suoi. Un’inquietudine storicamente com-
prensibile, se si pensa all’origine geografica del Nostro, in quella ‘Lombardia’
all’epoca cosi piena di fermenti religiosi pitt 0 meno eterodossi. Varie tappe della
vicenda di un movimento religioso ‘lombardo’ per eccellenza come quello umilia-
to mi paiono esemplari. Nel 1194 essi sono condannati come eretici da papa
Lucio III, e come tali sono considerati da numerosi cronisti ed autori ecclesiastici.
Nel 1201 papa Innocenzo III deve usare tutta la sua diplomazia e il suo tatto per
riabilitarli e riconoscerli. E se da una parte Jacques de Vitry, nel 1216, li lodo per
I'impegno antiereticale in una Milano altrimenti preda dell’eresia, ancora nel 1203
risultava che a Cerea, nel contado veronese, vivevano insieme Umiliati, Poveri di
Lione e Catari. Nel 1206, lo stesso Innocenzo 111 dovette accettare che, a Faenza,
alcuni individui che usavano il nome di Umiliati fossero condannati come
eretici'®. Inoltre, nei primi decenni del secolo XIII (ante 1231), Burcardo di
Ursberg, nel suo Chronicon, scriveva:

In quel tempo [...], nella chiesa, quali aquile per rinnovarne la gioventu, sorsero due ordini
religiosi, i frati Minori e i frati Predicatori, approvati dalla sede apostolica. Tali ordini
religiosi furono approvati probabilmente per questa circostanza, cio¢ perché perduravano
due sette sorte in precedenza in Italia, che si definiscono I'una degli Umiliati, I'altra dei
Poveri di Lione: papa Lucio III aveva inserito entrambe tra gli eretici, perché in esse si
individuavano dottrine e comportamenti devianti. Nelle predicazioni occulte, che tenevano

per lo piti in luoghi nascosti, screditavano la chiesa di dio e il sacerdozio®.

Ancora nel 1226 si continuava a vociferare di osservanze ‘meno che cattoliche’
nella loro casa di Brera (voci prese sul serio, benché trattate con moderazione, da
papa Onorio III). Molti sono poi i documenti raccolti da Zanoni (almeno fino al
1236) nei quali gli Umiliati sono detti patarini'®. Gli storici oggi tendono in

genere a dare relativamente poco peso a indizi e notizie riguardo a contatti tra
Umiliati e movimenti eretici dopo il 1201'%, affermando che non si possono

i credenti catari battezzavano i loro figli secondo il rito cattolico, e volentieri si prestavano a fare
da padrini, cfr. Le Roy Ladurie 1977: 359-360, Lansing 2001: 95, e supra, la n. 177.

181 Cfr. Andrews 20006: 235.

182 Traduzione di Merlo [s.d.], s.p. Cfr. anche Andrews 2006: 41-42, per il contesto in cui maturd
la scrittura di Burcardo.

183 Cfr. Zanoni 1911: 267-272 (vedi anche, sui presunti rapporti e affinita tra Catari e Umiliati,
le: 34-50).

184 Cfr. Merlo 1989: 57-58; Andrews 2006: 62, 69 e 235. Grundmann 2005: 272, contesta
addirittura la fondatezza del sospetto di Zanoni riguardo all’eterodossia degli Umiliati prima del

110



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

imputare agli Umiliati errori in materia di dogma'®. Questo, pero, se le notizie
fornite da Pietro di Blois riguardo al loro pensiero sul battesimo dei bambini e
sul sacramento dell’altare fossero vere, non sarebbe esatto almeno per gli anni
Novanta del secolo XII (e poco dopo quel periodo, Bernardo di Ursberg,
addirittura invoca la necessita dell’esistenza di Francescani e Domenicani come
baluardi contro Umiliati e Poveri di Lione, che in segreto continuavano a pro-
fessare dottrine devianti e a denigrare la Chiesa e i suoi ministri). Malanimo?
Gelosia? Ingnoranza dei fatti? Frettolosi malintesi? Certo, ¢ possibile. Resta co-
munque che indizi e notizie pitt 0 meno frutto di vociferazioni riguardo a presunte
pratiche e credenze eterodosse degli Umiliati si possono raccogliere ancora per
alcuni decenni dopo il 1201. D’altronde, gli stessi storici che difendono
'ortodossia degli Umiliati ammettono che per lungo tempo, dopo il 1201, rimase
all'interno della Chiesa una diffusa diffidenza nei loro riguardi. Una diffidenza
che, al di la di ogni pili 0 meno interessato pregiudizio, potrebbe anche avere
avuto un qualche sia pur piccolo fondamento.

11.2. Avanzo, qui, ur’ipotesi: Filippo da Novara potrebbe essere stato un Cattolico
fortemente influenzato da una sensibilita spirituale e da una morale ancora
imperfettamente conciliate col magistero della Chiesa. Una sensibilitd e una
morale che potrebbero essere avvicinate a quella di certe frange del movimento
umiliato, forse ancora non del tutto lontane, nonostante la formale professione
di obbedienza al Cattolicesimo e I'impegno formale contro 'eresia testimoniato
da Jacques de Vitry, da posizioni che la Chiesa avrebbe potuto giudicare allora
eterodosse'®. Del resto, Catari italiani, Umiliati e altri movimenti spirituali eretici

1179. Insomma, secondo molti storici, per dirla con Merlo [s.d.], la loro sarebbe stata una «breve
avventura ereticale», durata solo pochi anni, e legata sostanzialmente al loro rifiuto di astenersi da
una predicazione non autorizzata.

18 Cfr. Merlo 1989: 57-58; Andrews 2006: 62.

186 Cfr. Alberzoni 1991: 198 e n. 30, e 200 e n. 36: mentre parte del movimento umiliato, nel
1199, al tempo della lettera di Innocenzo II1 Licet in agro, accetto la riconciliazione con la Chiesa,
altri Umiliati esitarono e furono condannati, per conto del vescovo, dall’arciprete di Verona. Sia
Zanoni 1911: 81, sia Ilarino da Milano 1943: 133, ritengono che all’epoca ci fossero, all'interno
del movimento, divergenze di vedute e motivi di attrito che portarono a divisioni. Zanoni vede
in questi attriti I'inizio dal quale avrebbero preso vita i Poveri Lombardi, che peraltro non sono
da considerarsi una setta catara, ma i Valdesi italiani dopo la scissione dai Valdesi d’Oltralpe (ca.
1205). Scissione dovuta anche alla loro diversa considerazione del lavoro, che i Poveri Lombardi
praticavano (come gli Umiliati) mentre i transalpini lo rifiutavano. I Poveri Lombardi avevano
peraltro molto in comune con i Catari: in un convegno da loro tenuto a Brescia nel 1218 fu
affermata la non validita dei riti cattolici, il rifiuto del culto delle immagini e dei santi, il rifiuto
del purgatorio e delle indulgenze. Si potrebbe sospettare che, nel 1203, i Poveri di Lione (Valdesi),
Catari e Umiliati di Cerea (cfr. supra, 11.1) stessero insieme sostanzialmente per mettere in
comune le loro attivitd lavorative, ma che non vi fossero tra loro divergenze tali da rendere la
convivenza impossibile. Credo altresi non si possa escludere che, tra gli Umiliati i quali accettarono

111



S1LvIO MELANI

0 no, si erano sviluppati, come piu volte si ¢ detto, nella stessa epoca, nella stessa
area geografica, e come conseguenze (diverse, ma inevitabilmente in parte simili)
di una comune sensibilita, di una comune tensione religiosa e morale. Con questo,
non voglio (né posso) certamente mettere sullo stesso piano Catari e Umiliati.
Che Filippo usi spesso cautela nell’esprimere certe idee lascia tuttavia pensare che
egli fosse consapevole del fatto che la propria conciliazione con quanto la Chiesa
esigeva ai suoi tempi era imperfetta. Eppure, egli non rinunciava a coltivare
comunque certe differenze di vedute, anche su aspetti importanti. D’altronde,
riprendo quello che ho scritto all’inizio di questo saggio: in mezzo a casi evidenti
di eresia c’era, nel medioevo, un’ampia zona grigia di persone che pitt 0 meno
consapevolmente esprimevano o addirittura adottavano alcuni principi e com-
portamenti eterodossi (a volte pochi, a volte molti), pur non riconoscendosi come
oppositori del Cattolicesimo. In questa zona puo darsi che si collocasse anche un
certo numero di Umiliati, che pure avevano rinunciato allo scontro con la Chiesa,
accettando 'occasione di una sia pur non sempre facile convivenza. Il movimento
era stato d’altronde reintegrato nel Cattolicesimo non senza pena e non senza
acrobazie verbali. Linizio del Duecento fu indubbiamente un momento difficile
per la Chiesa cattolica. Forse i pontefici — da Innocenzo III in poi alle prese con
la manifesta e imponente ribellione albigese e con le correnti pit irriducibili dei
movimenti ereticali italiani — si adattarono ad approvare una fraternita
(tricefala)'® che fino ad allora non era certo stata al di sopra di ogni sospetto di

la riconciliazione, vi fosse qualche pilti 0 meno latente forma di nicodemismo. Innocenzo 111, nella
Licer in agro, raccomandava comunque al vescovo di Verona una condotta prudente: egli avrebbe
dovuto convocare di nuovo alla sua presenza i riconciliati, per esaminarli riguardo alla loro
ortodossia e, nel caso avesse riscontrato qualcosa che potesse far pensare agli errori degli eretici,
avrebbe dovuto concedere loro I'assoluzione, ma solo dopo aver ottenuto il giuramento di
obbedienza all’autorita ecclesiastica e la pubblica abiura dei precedenti errori. Sappiamo d’altra
parte che il nome di Umiliato, alla fine del secolo XII, era considerato equivalente a quello di
eretico. Gli stessi Umiliati riconciliati erano evitati dagli altri fedeli e tendevano per questo a
rinnegare il nome (Umiliati) con cui erano d’abitudine designati. Perfino la documentazione
pontificia, forse per ragioni di delicatezza, evitd di denominarli cosi fino al 1211 (fino cio¢ alla
redazione di una lettera che il legato apostolico per I'Italia settentrionale, Gerardo da Sesso, invio
ai prelati delle Chiese interessate dalla sua legazione affinché questi ultimi assumessero un
atteggiamento favorevole nei confronti della «Religio, quae Humiliatorum appellatur»). Lo stesso
Innocenzo 111, dopo aver reintegrato nella Chiesa (1201) gli Umiliati, nel 1206 non poté evitare
di rivolgersi alle autorita di Faenza perché provvedessero ad allontanare dalla citta «Humiliati,
pauperes de Lugduno et seu quilibet pravitatis eretice sectatores». Il confronto con un’altra lettera
ponticficia dello stesso tenore, inviata a Faenza nello stesso anno, indusse lo stesso Grundmann a
ritenere che per Innocenzo III all’epoca i termini Patari e Umiliati si equivalessero (cfr.
Grundmann 2005: 28). Solo nel 1214 il papa si rivolse agli Umiliati chiamandoli col loro nome
e definendoli «dilecti filii» (cfr. per tutto questo Grundmann 2005: 32-33, e Alberzoni 1991: 198,
200, 202 e n. 41).

187 Persuasivamente la Alberzoni sostiene che la suddivisione degli Umiliati in tre ordini non fosse
dovuta ad ur’iniziativa di Innocenzo I1I, ma rispettasse una situazione preesistente, cfr. ivi: 229-
230.

112



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

eterodossia e che forse con I'eterodossia non aveva ancora tagliato completamente
i ponti, ma che almeno aveva accettato di professare formale obbedienza alla
Chiesa e di non predicare I'errore'®. Alla Chiesa, probabilmente, bastava proprio
questo: che non si predicasse in pubblico e in maniera non autorizzata sulla
teologia e sui dogmi, e che non si attaccasse direttamente e pubblicamente la
gerarchia ecclesiastica. Gli Umiliati in qualche modo ottemperavano e, come dice
Jacques de Vitry, almeno a Milano sembravano contrastare pubblicamente ed
efficacemente il Catarismo'®. Questo anche se nella sua bolla Cum ab exordio (13
dicembre 1226) Onorio 111 ci rivela che alcuni Umiliati «<non solum in quibusdam
predecessoris nostri regule obviabant, sed etiam quiddam minus catholicum
sapiebant». Vero ¢ che quel pontefice ritenne comunque prudente precisare che
cio era accaduto «ex semplicitate potius quam fastuose presumptionis malitia»'*.
Tuttavia, ¢ un fatto che altri interventi di altri pontefici registrabili fino alla meta
del secolo XIII sembrerebbero dimostrare le inquietudini dei papi riguardo ad

una corretta osservanza, e il loro interesse ad una rimodulazione e ad un

191

rafforzamento della regola''. Un rimedio ad una situazione che minacciava di

diventare imbarazzante si penso di trovarlo nel ricorso alle visizationes pontificie
delle case degli Umiliati: quelle interne, fatte da autorita appartenenti all'ordine
stesso, erano ormai, e forse pour cause, considerate insufficienti'”?. Quanto poi ad
un punto che restava dolente e che riguardava il terzo ordine, si puo ricordare che

188 Non ci ¢ dato perd sapere con esattezza cosa potesse essere detto nelle loro riunioni private o
semiprivate, cio¢ in quelle ‘conventicole’ che tanto continuavano ad inquietare alcuni ecclesiastici
anche dopo il riconoscimento da parte di Innocenzo III, vedi di nuovo, supra, il brano di Burcardo
di Ursberg (e cfr. Merlo 1989: 59). Sappiamo (cfr. Andrews 2006: 121 e n. 115) che nell’ Omnis
boni principium, la regola del 1227 comune agli Umiliati del primo e del secondo ordine, si dice
(capitolo 44) che una o due volte al mese un superiore della confraternita, insieme con alcuni
onorati fratelli, visitava le case delle consorelle, «ut eis aliquid legatur de regula vel legi faciat, sub
qua vivere debent ac sermonem haberi faciat de celesti regno et vita beatorumy. Il che, come si
vede, & molto vago, e oltretutto non ci dice niente a proposito delle riunioni settimanali dei terziari
umiliati. Va ricordato, tuttavia, che i primi due ordini degli Umiliati erano quelli piti clericalizzati:
il primo era composto di veri e propri chierici, e il secondo di laici soggetti ad una regola
comunitaria (i primi avrebbero comunque potuto liberamente predicare; i secondi forse un po’
meno, ma, come abbiamo visto supra, ricordando la lettera di Jacques de Vitry, se ne arrogarono
comunque il diritto).

189 Secondo Grundmann 2005: 40, la Curia dopo la riconciliazione non ebbe ulteriori problemi
con gli Umiliati, il che potrebbe essere un’affermazione ottimista (si pensi agli interventi qui pilt
volte ricordati di Innocenzo 111, e a quelli di Onorio III e di Gregorio IX, di cui parleremo a breve).
190 Cit. ivi: 278.

1 Cfr. Andrews 2006: 207-217. Alberzoni 1991: 233, ricorda come la regola dei primi due ordini
degli Umiliati era stata ‘trattenuta’ da papa Innocenzo III, probabilmente per apportarvi eventuali
emendamenti (il Propositum dei terziari fu invece loro inviato subito nel 1201). Ma nel 1227
Gregorio IX la invio, alla fine, forse — dice Alberzoni — nel tentativo di contrastare I'attaccamento
ad usi particolari (e sospetti, mi chiedo?) delle singole comunita.

92 Cfr. Andrews 2006: 203-207. Nelle visitationes interne avrebbero dovuto avvicendarsi
annualmente i prepositi principales delle case di Rondineto, Viboldone, Vialone e Lodi. Quando

113



S1LvIO MELANI

nel 1228 papa Gregorio IX dovette inviare una lettera all’arcivescovo di Milano
perché proibisse con decisione ai laici di esercitare il ministero della parola:
secondo Rolf Zerfass si puo ipotizzare che il bersaglio di tale divieto fosse la
pubblica predicazione degli Umiliati laici, che avevano travalicato i limiti loro
imposti da Innocenzo III e dai suoi successori'®.

11.3. Filippo quando parla dei dogmi o dei sacramenti ¢ talvolta reticente o
ambiguo e si trincera dietro la sua ignoranza di laico; e quanto al clero, si capisce
che non ne ha, nel complesso, una buona opinione. Ma preferisce esprimersi con
falso candore o ironia piuttosto che con un’accusa diretta. Certamente insospet-
tisce il suo accumulare tante affermazioni poco chiare, tante fastidiose ripetizioni,
tante piccole contraddizioni, nonché l'uso di uno stile spesso esitante, per non
dire tortuoso, pieno di digressioni, di salti logici e al tempo stesso costellato qua
e la di reticenze ed omissioni'. Si veda allora cio che dice, a proposito di questo
tipo di ‘difetti’, Leo Strauss'®:

perd, nel 1227, papa Gregorio IX avocd al pontefice il diritto di visitatio, egli si servi per questo
dei Domenicani (non a caso i pilt intransigenti indagatori e persecutori dell’eresia), anche se per
‘visitare’ non solo gli Umiliati. Tra i Domenicani che svolsero I'ufficio vi fu anche quel Pietro
martire, gia cataro e poi implacabile persecutore degli ex-correligionari, ucciso alla fine in un
agguato da questi ultimi. Pare tuttavia che i rapporti degli Umiliati coi Domenicani fossero buoni,
tant’e che alcune case umiliate, vicine al convento domenicano milanese di S. Eustorgio chiesero
e ottennero la direzione spirituale dei Frati Predicatori, cfr. Alberzoni 1991: 211 e 235-236. Si
potrebbe perd insinuare che coltivare 'amicizia dei Domenicani fornisse il vantaggio di un ottimo
‘ombrello’ contro i sospetti che probabilmente ancora gravavano sugli Umiliati. Questo non vuol
dire che le visitationes, anche quelle interne, fossero da tutti bene accette: quando Beltramo fu
fatto nel 1246 Maestro Generale di tutti gli Umiliati (una carica nuova e contestata, ma
confermata da papa Innocenzo IV), insorsero tra gli Umiliati stessi voci di dissenso, in gran parte
legate alle sue politiche di clericalizzazione e di maggiore coinvolgimento in attivita secolari. Alcuni
provosti, prelati e confratelli si opposero inoltre alle sue visitationes, in nome di una tradizionale
autonomia. Beltramo, durante il suo magistero, tentd di introdurre uno stile di governo molto
simile a quello dei Domenicani. Questi ultimi peraltro incombevano con il loro duplice incarico
di visitatores pontifici e di inquisitori, e ancora alla meta del secolo XIII si impegnavano
attivamente per scongiurare la concorrenza (vera o solo temuta) degli Umiliati nella predicazione
(cfr. Andrews 2006: 207-219, 224-225, 242-244).

193 Cfr. Zerfass 1974: 252-264, cit. in Alberzoni 1991: 222, n. 92.

194 Cfr. Langlois 1908: 188-189, dice: «Dans le Des . III1. tenz d'aage d’ome, le style du bon vieillard
est encore agréable, vif et savoureux par endroits: mais il est aussi, parfois, embarassé, trés pénible.
Les idées sont enfilées a la débandade, surtout a partir du chapitre III. [...] Il y a des redites
facheuses, des oublis singuliers. Et que penser des trois post-scriptum accumulés & dessein pour
“carrer” 'ouvrage de fagon, comme l'auteur ne craint pas de s’en vanter dans son expliciz, 4 ce que
les “quatre temps d’aage” y soient “devisez et affigurez de quatre en quatre par quatre foiz”?
Lorsqu’il écrivit les derniéres pages de son dernier livre le spirituel mémorialiste de La guerre qui
fu entre empereor Federic et monseigneur Jehan d’lbelin, seignor de Baruth, avoit seurement
beaucoup baissé». Di avviso apparentemente contrario, perd, Schultze-Busacker 2009: 106, la
quale afferma che l'opera ¢ ispirata ai trattati giuridici ed ¢ costruita secondo la «forma mentis de
ce jureconsulte et diplomate», per cui ne risulta un testo ordinatamente scandito, regolarmente
argomentato e organizzato.

114



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Si un maitre de I'art d’écrire [e noi potremmo forse far credito a Filippo di essere un petzit
maitre] fait des faux pas tels qu'ils feraient honte 4 un jeune lycéen intelligent, il est
raisonnable de supposer qu’ils sont intentionnels, surtout si I'auteur envisage la possibilité
de faux pas intentionnels dans ['écriture.

Proprio la possibilita di passi falsi ¢ prospettata da Filippo allorquando confessa
la sua reticenza (ma in realtd si tratta di una preterizione) a parlare di argomenti

religiosi (3.30):

De touz le .iij. pechiez devant diz, et de plusors autres manieres de mesfaiz que I'an fet,
parlast volantiers cil qui fist cest conte, et des amandes que 'an déust faire, au plus
soutilment qu'il poist et séust. Mais il estoit hons lais, si se doutoit trop aler avant es choses
devant dites, car de legier poist faillir et estre repris. Et por ce ne fait mie a mervillier se il
en parla grossement por avertir la simple gent laie.

E scrive ancora Leo Strauss'?°

Voici maintenant un critére positif: si un écrivain habile, possédant une conscience claire
et une connoissance parfaite de I'opinion orhodoxe et de toutes ses ramifications [Filippo
pare aggiornato rispetto ai canoni principali del Concilio Laterano 1V, cosi come ¢
perfettamente al corrente del fatto che la fede nel purgatorio ¢ richiesta ormai ad ogni
credente ortodosso] contredit subrepticement, et pour ainsi dire en passant, 'une des
présuppositions ou des conséquences nécessaires, de l'orthodoxie, qu'il admet explicitement
et maintient partout ailleurs, nous pouvons raisonnablement soupconner qu’il sopposait
au systéme orthodoxe en tant que tel, et nous devons étudier de nouveau tout son livre
avec beaucoup plus de soin et beaucoup moins de naiveté que nous 'avons fait auparavant.

Dall’altra parte, un a volte inatteso vigore dell’espressione, un tono spesso risentito
benché misurato, una certa efficacia argomentativa unita ad un’ironia non di rado
amara e tagliente, mi fanno credere che le apparenti pecche dello stile e della
scrittura di quest’opera siano state in gran parte introdotte deliberatamente da
un Filippo il quale, nonostante le molte primavere, era ancora nel pieno delle sue
facoltd mentali e del suo acume di consumato uomo di legge e di scrittore. I
‘difetti’ sarebbero stati allora da lui introdotti per richiamare I'attenzione su una
‘scrittura tra le righe’, come la definisce Leo Strauss? Oppure, proprio questo
atteggiarsi (ancor pit di quanto in realta fosse), a laico illetterato, per definizione
stultus et ydiota, poteva in realta rappresentare per lui una potenziale assicurazione
sulla vita? Poteva essere questa una carta utile da giocare per ritrattare ‘onesta-
mente’, qualora certe affermazioni del libro lo avessero fatto comparire di fronte

a un tribunale'”?

195 Strauss 2003: 61 (cfr. anche: 59-60).

196 Tvi: 63-64.

17 Cfr. quanto dice a proposito Strauss 2003: 56. D’altronde, se la Chiesa definiva ignoranti i
laici che senza permesso pensavano di poter pubblicamente predicare, i movimenti ereticali o
paraereticali spesso si facevano un vanto di questa presunta ignoranza, «affettando noncuranza e

115



S1LvIO MELANI

11.4. Mi restano da dire alcune cose riguardo al pubblico nelle cui mani venne
'opera di Filippo. Innanzitutto, la grande maggioranza dei manoscritti di questa
oggi conservati o di cui abbiamo notizie proviene dalla Francia orientale e
nordorientale, terra religiosamente molto inquieta durante il Medioevo e proprio
negli anni in cui visse Filippo'”®. Uno di questi manoscritti, lorenese, fu
probabilmente prodotto a Metz (Metz BM 535, siglato a suo tempo E da Marcel
de Fréville). Oggi esso ¢ perduto ma ne rimangono le dettagliate descrizioni di
Meyer e di Langfors'”. Sulla base del tipo di opere copiate al suo interno, sem-
brava rimandare all'ambiente delle Beghine. Secondo Meyer, molte tra le poesie
religiose trascritte nelle cc. 128-171 portavano 'impronta della spiritualita
francescana®’, ma in realta erano piu specificamente di ispirazione beghina.
Questo lo si puo evincere da vari elementi, come ad esempio dal primo verso (c.

153v) di Qui vuet droit beguinage avoir, poesia che pure Meyer giudica generica-

mente francescana solo perché vi ¢ lodata la poverta®!. Inserita tra le poesie

religiose (c. 162v), vi era anche, in questo manoscritto, una canzone profana di
Raoul de Soisson, Quant voi la glaige meiire, che forse si voleva allora intendere
in modo spirituale: essa fu peraltro adattata per un soggetto pio da Jacques de

quasi disprezzo per la coltura: per la coltura degli altri, s'intende. [...] L“ignoranza” di questi e
d’altri eretici bisogna [...] intenderla nel suo vero senso. Essi non danno valore se non alle loro
consuetudini di vita, alle loro idee ed aspirazioni; se non a cio che scaturisce dalla fonte prima cui
si abbeverano, dal Vangelo. Nella conoscenza del Vangelo essi sono profondi, in essa superano gli
altri e se ne gloriano. Del resto, il moto ereticale tutto quanto [...] ¢ moto di coltura, checché si
possa pensare in contrario; € cio¢ indice ed insieme spinta di pili vivo lavorio intellettuale» (Volpe
1961: 56).

198 Cfr. Schmidt 1848-1849: I, 86-97 e 362-367, Haskins 1902, passim, e Duvernoy 1989: 119-
128 e 137-147. Cfr. anche Beuzart 1912: 1-36. Vedi anche, supra, il par. 6.8 dove si ricorda
lorigine nella Francia orientale di un apologo probabilmente cataro.

199 Cfr. Les quatre dges de ['homme: XVII, Meyer 1886a e Langfors 1933. Sulle circostanze che
portarono alla distruzione, nel 1944, di questo testimone si veda Des .iijj. tenz daage d'ome, par.
4.6, introduzione, e la scheda ad esso dedicata in RIALFrI.

200 Cfr. Meyer 1886a: 42.

21 Cfr. ivi: 61 (ma vedi anche: 72). Le Beghine, insieme coi Beghini, si ricollegavano, nella Francia
del sud, al Francescanesimo rigorista di Pietro di Giovanni Olivi, e ferciaires francescani li definisce
Duvernoy 1994: 179. I moderni storiografi distinguono pero tra le Beghine della Francia del sud
e quelle della Francia nord-orientale e del Reno, cfr. Lambert 1977: 200, e Lerner 1994: 187.
Nelle regioni renane i beghinaggi erano spesso sotto il controllo dei Frati Minori, o almeno in
rapporti con quelli, cfr. Schmitt 1978: 115-125. Non mancavano perd i casi in cui anche i Frati
Predicatori ne controllavano: si trattava di beghinaggi in genere meno numerosi e pili indipendenti
di quelli diretti dai Minori (cfr. ivi: 125-126). Si pud dire tuttavia che lo szatus delle Beghine e
dei Begardi era (e soprattutto era percepito) come ambiguo e incerto. Sicuramente, secondo la
maggioranza degli ecclesiastici, essi non potevano aspirare a definirsi ordo religioso, dunque col
diritto di vivere del ‘patrimonio del Cristo’. E poiché erano fisicamente integri, incombeva su di
loro il dovere di sostentarsi col proprio lavoro, laddove molte Beghine e Begardi viveno di
elemosine, o anche di elemosine (cfr., su tutto questo, ivi: 111-114).

116



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Cambrai*®. E vi erano anche le poesie Diex d'amours, pour coi ne muir (c. 161) e
Com cil qui est de bone amour esprins (c. 161v), che parrebbero adattamenti a sco-
po religioso di testi profani. Lo stesso Meyer scrive che Metz, all’epoca della
confezione di questo manoscritto, era caratterizzata da un movimento di lette-
ratura mistica®”. In quella citta i Valdesi furono particolarmente impegnati nella
traduzione della Bibbia, e forse anche di commentari religiosi; le Beghine, a
quanto pare, furono attive anche nella produzione di testi paraliturgici e di mo-

rale?%,

11.5. Le Beghine furono un movimento religioso femminile che si voleva catto-
lico, ma era sospettato spesso di eterodossia e di immoralita e per questo pit volte
condannato. Esse, come del resto gli Umiliati, incontrarono pero I'approvazione
e l'aiuto di Jacques de Vitry, e Folco, vescovo di Tolosa (meglio noto tra i
provenzalisti come Folchetto di Marsiglia), penso addirittura di impiegarle nella
lotta contro il Catarismo®®. Delle Beghine Zanoni fece a suo tempo notare alcune
somiglianze (sia di caratteristiche organizzative, sia di obiettivi religiosi e morali)
con gli Umiliati®®®. A Metz, dice Henri Tribout de Morembert®”,

Le XIV® siecle sera marqué par la présence [...] de bégards et de béguines, associations
pieuses ’hommes et de femmes qu’on a voulu rattacher 4 Pierre de Jean Olivi, franciscain
de Provence, qui préchait la pauvreté absolue pour hater l'arrivée de I'Esprit. Les conciles
provinciaux de Cologne, Tréves et Mayence (1306-1310) avaient étudié le cas de ces
bégards, nombreux dans le Saint-Empire, et découvert dans les idées qu’ils véhiculaient
des propositions hérétiques ou immorales. Le concile oecuménique de Vienne en 1312
en discuta i son tour et condamna le mouvement.

A questo si potrebbe aggiungere che le disposizioni del concilio di Vienne (dette
‘Clementine’ da papa Clemente V, sotto il cui pontificato si tenne il concilio)
furono pubblicate nel 1317 — dopo che le ebbe rivedute di persona — da quel papa

Giovanni XXII famoso per essere stato nemicissimo delle istanze pauperiste e gran

208

persecutore dei Francescani Spirituali*®®. Secondo il padre gesuita Jozef van

202 Cfr. Meyer 1886a: 65.

203 Cfr. ivi: 42-43.

24 Cfr., sulla situazione religiosa di Metz e sulle traduzioni medievali in volgare dei testi sacri e
dei loro commentari, Berger 1884: 37-50, 64, 77, Beuzart 1912: 20-21, Tribout de Morembert
1973: 9-12 e Patschovsky 1994: 116.

205 Cfr. Lambert 1977: 201 e note.

26 Cfr. Zanoni 1911: 53-54. In particolare, le Beghine lavoravano (anche se non sempre, o anche
se non solo, cfr. Lerner 1972: 36) per mantenersi. Southern 1970: 320, ricorda come il francescano
Grosseteste in pubblico esaltava i suoi confratelli per la loro povertd che li faceva vivere di
elemosine, ma in privato diceva a questi ultimi che le Beghine seguivano un ideale di poverta pilt
perfetto perché non pesavano sulla societa.

207 Tribout de Morembert 1973: 11.

208 Cfr. Lerner 1972: 47. Sui concili ricordati supra, nel testo, da Tribout de Morembert, cfr. ivi:

117



S1LvIO MELANI

Mierlo, il nome ‘Beghina’ deriverebbe addirittura da una corruzione popolare,
avvenuta nei Paesi Bassi e nelle terre iamminghe, del termine a/-bigens-is che
designava i Catari in fuga dalle persecuzioni nel Midi francese. Questo esperto
della mistica neerlandese medievale avvalorava la sua ipotesi citando la Chronica
regia coloniensis del 1203-1213, dove i Catari della Linguadoca erano chiamati
beggini®®. In seguito, peraltro, le origini del nome (che sono ancora oggi oggetto
di ipotesi, discussioni e disaccordo) andarono perdute. Parrebbe certo, comunque,
che fino alla seconda meta del secolo XIII il nome Beghina conservasse un
carattere ereticale, come dice Elisabeth T. Knuth: «Early defenders preferred to
speak of “holy women” or “religious women.” Others used such circumlocutions
as mulieres vulgariter dictae beguinaer*'®. Questo ci ricorda che anche gli Umiliati,
poco dopo il loro reintegro nella Chiesa, preferivano essere chiamati in altro (e
simile) modo, perché il loro vero nome sapeva di eresia. Riporto a questo propo-
sito il riassunto della questione fatto dalla stessa Knuth, la quale, come gran parte

degli storici moderni, si mostra anch’ella molto scettica riguardo alla possibilita

che le Beghine fossero coinvolte in qualche modo con leresia catara®'!:

Were the Beguines heretical? I am inclined to conclude from my research that the vast
majority were not. Despite the theory that “Beguine” derives from “Albigensian”, they
certainly were not that. Albigensians were dualistic, claimed an esoteric doctrine of
salvation, preached reincarnation, and spurned the sacraments [...]. The Beguines
manifestly do not fit this description, and in fact firmly opposed the Albigensians,
especially in the diocese of Li¢ge [...]. Quite likely there were “good Beguines” and “bad
Beguines.” However, I think it is too simplistic to draw the line between Italy and the
north (as did John XXII), or say that the difference depends on whether they lived east or
west of the Rhine [...] or to suggest that those who resisted enclaustration were thereby
heretical [...]. I suppose it is possible that there is a vast mother lode of Beguine heresy
that I have yet to uncover. Or it may be that I am unjustified in reading admittedly
inflammatory texts as orthodox. But the contention that Beguines were heretical is far
from compelling.

45-48. Giovanni XXII emise tuttavia una bolla chiarificatoria, in cui si distingueva tra ‘cattive
beghine’ (da perseguire) e ‘buone beghine’ (da proteggere, anche se da tenere sotto continua
vigilanza da parte delle autorita ecclesiastiche, cfr. Lerner 1972: 48-49).

299 Cfr. van Mierlo 1939: 229. Letimologia pare accettata da Southern 1970: 321, da Lerner
1972: 37 (con un rimando ad un articolo pilt ampio di van Mierlo del 1931, che non ho potuto
reperire), e da Lambert 1977: 201. Ma questi ultimi studiosi non sembrano credere ad una affinita
delle Beghine con gli Albigesi. Pit articolata la posizione di Schmitt 1978: 64, il quale pensa che
I'accostamento, tramite la parola begginus (beghino del Midi), degli eretici albigesi ai beghinaggi
dei paesi renani, permise di affibbiare ai nomi ‘Beghina e ‘Begardo’ le due nozioni peggiorative
di mendicita ed eresia. Schmit, in realtd, non crede ad un qualunque rapporto tra le Beghine e i
Catari. Anzi (ivi: 83), egli sostiene che «les béguinages son restés le plus souvent des bastions de
'orthodoxie. Les béguines inculpées étaient I'infime minorité parmi les accusés» (e cfr. anche p.
94). Eppure, come lo stesso studioso ci mostra, le Beghine e i Begardi furono spesso avvicinati
all’eresia valdese e del Libero Spirito.

210 Knuth 1992.

2 Tbid,

118



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Anche Southern dice: «Their Albigensian afliliations, if they had ever existed, were
soon forgotten»*'?. Nondimeno, nel 1236*",

[...] la béguine Aleydis est brilée avec un groupe de femmes & Cambrai, sous I'épiscopat
de Godefroid de Fontaines (1220-1237 ou 1238). La plupart sont des “vaudoises”, terme
générique désignant des hérétiques. Aleydis est condamnée pour “son jueste amour”.
Linquisiteur responsable de sa mort est le tristement célebre Robert le Bougre. Nous ne
savons rien d’autre d’Aleydis. Cependant, ces quelques éléments permettent d’éclairer son
parcours. Sa vie et sa mort s'inscrivent dans le mouvement béguinal né dans le diocese de
Cambrai en ce premier tiers du XIII* siecle.

Laspetto strano di questa tragica vicenda ¢ che si svolse durante 'episcopato di
Godefroid de Fontaines, il quale era noto per la sua simpatia per le Beghine'“.
Intorno al 1274, le Beghine furono inoltre accusate dal francescano Gilberto di
Tournai di fare uso (proprio come i Valdesi e i Catari) di versioni in volgare non
autorizzate della Bibbia, versioni in cui sarebbero state contrabbandate delle eresie:
eresie che egli denunciod senza esporle?”®. Secondo i moderni storici, le condanne
di vari concili e quelle private di singoli ecclesiastici parrebbero essere state in
genere emesse sulla base di elementi inconsistenti e di pregiudizi*'®. Fatto sta che
ve ne furono, e furono numerose, sia a livello individuale sia a livello collettivo.

212 Southern 1970: 322. E noto tuttavia (ma si tratta di una beghina occitana, quindi, a quanto
pare, qualcosa di diverso) il caso di Na Prous Boneta, arsa sul rogo nel 1328 per le sue idee mistiche
eretiche ispirate al gioachimismo, al pensiero del Francescano spirituale Pietro di Giovanni Olivi
e al dualismo cataro, e forse soprattutto per le violentissime critiche contro papa Giovanni XXII,
paragonato a Caino, Erode e Caifa, cfr. McGinn 1997: 183-186. Un po’ meno nota ¢ invece
un’altra vicenda: per ottenere informazioni sui ‘perfetti’ catari Pietro e Guglielmo Authié e venderli
all'Inquisizione, un certo Guglielmo Dejean, nel 1304, si presentd come Beghino per entrare in
confidenza coi loro fedeli. Scoperto grazie ad un Domenicano nipote degli Authié, il probabil-
mente falso Beghino fu assassinato (cfr. Duvernoy 1994: 194). Questo episodio mi sembra
dimostri che i Beghini del sud potevano godere della fiducia dei credenti catari (Duvernoy dice
che, sebbene i ‘perfetti’ a quel tempo ancora in circolazione considerassero i Beghini degli ipocriti,
i loro credenti si confessavano volentieri a questi ultimi). Per altre somiglianze tra il pensiero (e
perfino tra le lezioni dei testi sacri) dei Catari e dei Beghini del sud, e per le complicita di certo
Francescanesimo col Catarismo, cfr. ancora ivi: 195.

213 Duthoit 2015: 3.

214 Nel 1231 era peraltro gia stata arsa viva la beghina Lutgarda di Treviri. Aleydis fu, secondo
Haskins 1902: 633, bruciata in quanto «a famous sorceress». Il che ci ricorda che, soprattutto a
partire dal secolo XV, Beghine, Begardi e Valdesi furono spesso accusati di stregoneria (cosi come,
del resto, le presunte streghe lo furono di eresia, cfr. Schmitt 1978: 195-204). Secondo la mistica
Hadewijch di Brabante, invece (come dice nella sua Lijst der volmaakten), Aleydis mori per il suo
«giusto amore di Dio».

215 Cfr. Lambert 1977: 201, e Schmitt 1978: 58 (quest ultimo studioso ricorda anche che, secondo
Gilberto di Tournai, le Beghine si compiacevano di «<nouveautés subtiles» e di praticare «la lecture
en commun, sans respect, avec audace, dans des conventicules, des ateliers, et sur les places»).
216 Cfr. Lambert 1977: 203-207. Ma secondo De Stefano «Le correnti mistiche, sprigionatesi dal
francescanesimo e particolarmente dallo spiritualismo gioachimita, esercitarono, non meno di
quelle ortodosse, un larghissimo influsso sulle comunit delle beghine, le quali scivolarono

119



S1LvIO MELANI

11.6. Ritornando ai testi in francese del perduto manoscritto Metz BM 535, essi
risultavano, a quanto pare, imparentati, quanto alle lezioni, con quelli copiati alle
cc. 171-187v di un altro ms. andato distrutto nel corso della II Guerra Mondiale,
il ms. Louvain BUC G 532". Sappiamo che questo manoscritto riportava (cc.
174-185v) una trascrizione dei .777j. tenz daage d'ome (sconosciuta al primo editore
dell’opera, Marcel de Fréville), dal principio fino al par. 5.24. Il testo era dunque
quasi completo: mancava solo il par. 5.25, cio¢ la nota bio-bibliografica in cui il
Novarese descrive i suoi tre libri e parla delle circostanze alle quali ciascuno di
quelli era storicamente legato. In Louvain BUC G 53, come in Metz BM 535, si
trovavano interpolati due racconti in prosa certamente estranei all’opera di
Filippo®'®. La nostra attenzione ¢ pero attirata da una canzone religiosa trascritta
nel manoscritto lovaniense, Quant li noveaus tens repaire (c. 171). Essa ¢ registrata
nel repertorio di Langfors®?, dove ¢ definita «chanson franciscaine», ed ¢ presente
anche nel ms. della Staatsbibliothek di Monaco Gall. 32, c. 59°%. Questa si
trovava pure nel gia menzionato ms. Metz BM 535, c. 168. Entrambi i codici
(Miinchen Gall. 32 ¢ Metz BM 535) furono esemplati a Metz. Abbiamo visto
che Paul Meyer (cfr. qui n. 201 e relativo testo principale) considerava le poesie
riportate tra le cc. 128-171 del ms. Metz BM 535 come testi di ispirazione france-
scana, e Langfors ¢ d’accordo con lo studioso francese. In realta le poesie di Metz
BM 535 erano, si ¢ detto, di ispirazione piu propriamente beghina. Il fatto che i
testi trascritti nel codice Louvain BUC G 53 alle cc. 171-187v fossero presenti
anche nel ms. Metz BM 535 (con lezioni per quanto se ne sa imparentate), e che
la canzone Quant li noveaus tens repaire si trovi (oltre che in Louvain BUC G 53
e in Metz BM 535) anche nel ms. Miinchen Gall. 32 (pure proveniente da Metz)
ci fa sospettare che tutti e tre questi testimoni includessero raccolte allestite per
(0 in) un ambiente beghino.

nell’eresia, gettando il sospetto e il discredito su tutto il movimento e provocando reiterate
condanne di sinodi e papi, cominciando da quella del concilio di Fritzlar del 1259. 1l sinodo di
Magonza, del 1261, prescrisse che non si accogliessero donne che non avessero raggiunti i 40
anni; quello di Béziers, del 1299, ne decreto la soppressione, come organizzazioni non riconosciute
dalla Chiesa. Il concilio provinciale di Colonia del 1306 e quello ecumenico di Vienne del 1310
ne rinnovarono la condanna. Finalmente il concilio di Vienne del 1311, celebrato sotto Clemente
V, le soppresse ufhicialmente, come ereticali, e incaricod gl'inquisitori di ricercarne le affiliate e di
punirle severamente. Tali decreti furono rigidamente applicati da papa Giovanni XXII, sebbene
questi avesse distinto le beghine ortodosse da quelle eterodosse e lasciasse senza molestia le beghine
dei Paesi Bassi» (De Stefano 1930).

27 Cfr. Le Poéme moral: XIX, e la scheda dedicata a questo manoscritto lovaniense in RIALFrl.
218 Cfr. Les quatre dges de [homme, parr. 101 e 117, e Des .iiij. tenz daage d’ome, Appendici I e II.
Il primo di questi racconti (entrambi a carattere edificante) ¢ una novella sul riccio ('uomo) che,
penetrato in un frutteto (il mondo) attraverso uno stretto varco del muro di cinta, perde,
uscendovene, le mele (i beni terreni) che vi aveva raccolte. Il secondo racconta la storia di un
cavaliere e del suo scudiero che, senza volerlo né sapetlo, si puniscono a vicenda per gravi peccati
che hanno commesso anni addietro.

219 Langfors 1917: 303.

220 Cfr. edizione in Altlothringische geistliche Lieder: 587-592.

120



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

11.7. In altri testimoni dell'opera di Filippo abbiamo poi nuovi indizi riguardo
alle persone che le lessero. In uno, il ms. Montpellier BI 164 (anch’esso prove-
niente da Metz, ma oggi custodito a Montpellier)**!, sono trascritti sotto I'indice
i due distici di una devise che dicono: «Quant les vivans samanderont, | toutes
mes trompes tromperont. | Ma trompe sonnera haulx ton | quant le monde
devendra bon»***. Sara solo casuale la somiglianza di questi versi a quanto dice
un mito cataro secondo cui vi sarebbe stato il giudizio universale solo quando
‘tutte’ le anime figlie del Dio buono, portata a termine la penitenza nelle loro
tuniche di carne, avessero recuperato l'originaria bonta («quant le monde
devendra bon»)**?? Per parte sua, Berger, scrivendo di un ms. del secolo XIII, Paris
BA 2083, appartenuto come quello di Montpellier alla famiglia Esch (vi si legge
una nota di possesso di Jacques d’Esch, m. 1489), ricorda che esso fu probabil-
mente prodotto in origine per i Valdesi, all’epoca numerosi nella citta lorenese e
1a forse in parte commisti coi Catari***. Questo dato parrebbe rafforzare i dubbi
sull’ortodossia degli Esch stessi. Nel ms. Montpellier BI 164 appartenuto agli
Esch, e contenente lestratto dall’opera di Filippo, si rileva anche un altro
particolare, forse interessante: tra testi di morale, edificanti e pedagogici spicca la
presenza inattesa di un brevissimo trattatello pseudo-ippocratico sulle virtti del
vischio di quercia. E nella parte separata di questo stesso codice, che oggi si
conserva a Parigi, ¢ trascritto un consulto di Jehan Le Fevre (medico originario
di Metz ma esercitante a Montpellier) per il trattamento della gotta di Jean d’Esch.
Questo ci ricorda che a Montaillou i ‘Buoni Uomini’ catari erano considerati
medici del corpo come dell’'anima®®. E secondo Gerolamo Miolo, i ministri

221 Cfr. Meyer 1886b. Il manoscritto contiene peraltro solo un estratto adespoto dell’opera di
Filippo, che corrisponde ai parr. 5.19-22. Cfr. anche la scheda su questo codice disponibile in
RIALFI. Per un accidente descritto in Meyer e nella scheda di RIALFrI, una parte di questo codice
¢ oggi diventata il ms. Paris BNF Nal 2335.

222 Era la devise della nobile famiglia dei d’Esch, ancor oggi leggibile in vari manoscritti conservati
(cfr. Berger 1884: 41, 272, 300, 365, 379). Questa famiglia fu molto influente a Metz tra i secoli
XIV e XVI, e, particolare da valutare con attenzione, «[...] s’est occupée de la Bible francaise
pendant plusieurs générations» (ivi: 300) quando cid poteva essere malvisto dalla Chiesa,
soprattutto in una cittd ‘infetta’ come a molti sembrava, allora, Metz.

22 Cfr. Duvernoy 2000: 121, che cita Moneta da Cremona.

224 Cfr. Berger 1884: 40-42. Tribout de Morembert 1973: 10, dice: «<Metz eut également son lot
de Cathares, mais 4 une époque tardive, ce qui laisse & penser que certains d’entre eux avaient fui
la persécution méridionale et avaient trouvé asile dans nos murs. Les bans de tréfonds signalent
en 1251 un Pierron “le parfait” et en 1267 un Jehan “le parfait”, en 1278 “I'Albigeois de Lessy”
qui habite en Anglemur et plusieurs autres encore dans les derniéres années du siécle. Metz avait
connu aussi quelques Vaudois qu’on a volontiers confondu avec les précédents. Que faisaient-ils?
Organisés a la facon d’un ordre religieux, ils préchaient la pauvreté apostolique inscrite, disaient-
ils, dans les Ecritures; pour se faire comprendre ils répandaient la Bible traduite en langue vulgaire,
mais souvent mal traduite, pleine d’erreurs et de contre-sens, dont ils savaient par coeur des pages
et des pages. Entre leur enseignement et celui des Cathares, il y avait de grandes ressemblances et
I'on peut supposer quelles n’étaient pas Ueffet du hasard».

25 Cfr. Le Roy Ladurie 1977: 241 e n. 242. Cfr. anche Duvernoy 1994: 210, il quale, pur

121



S1LvIO MELANI

valdesi, oltre a tradurre testi sacri e a scrivere libri sulla loro dottrina, producevano
anche testi di medicina. Tuttavia, Luciana Borghi Cedrini, da cui attingo la
notizia, notando che tra i testi di origine valdese o da loro posseduti solo uno (il
Cambridge UL Dd XV 32) pare contenere un frammento di ricette a base di erbe
ed altri medicamenti, si domanda se Miolo non abbia ‘abbellito’ o inventato??°.

11.8. Infine, in un altro manoscritto dell’opera di Filippo da Novara, che si con-
figura come una raccolta di testi di carattere morale, religioso e pedagogico, il
Paris BNF fr. 17115%7, anch’esso proveniente da Metz, nel racconto (4.4) della
caduta degli angeli ribelli (narrato molto in breve da Filippo, ma uno dei miti
principali della mitologia catara), il nome Lucifer ¢ sostituito con Luciabel, nome
di origine incerta ricondotto da alcuni studiosi al lessico del Catarismo, ma usato
anche dai Beghini e, spesso, da autori ritenuti ortodossi**®. Vero ¢ che il copista
introduce nel testo e nelle rubriche elementi che sembrano voler allontanare il
sospetto di eresia. Ricorre infatti allo spregiativo termine bougre per attribuire
senz’altro agli eretici (probabilmente catari, ma vedi anche il significato piu
generico, Ungliubiger)*” la credenza nell’eternita del mondo sensibile, riferita e
condannata da Filippo (3.29)*. Nelli respinge, ma forse affrettatamente, I'ipotesi
d’un Catarismo che credeva all’eternita nel futuro della materia?*!. Sulla credenza
nell’eternita del mondo si vedano infatti le testimonianze di alcuni paesani monta-
lionesi trascritte in Le Roy Ladurie. Lo storico francese le rinvia perd
principalmente ad un’opinione comune, diffusa negli ambienti popolari del
Sabarthes, e che si esprimeva anche in proverbio®?. Ma tornando al testo del
Novarese, il copista di P fa precedere quanto Filippo scrive sulla creazione
dell'uomo (cfr. I'apparato critico di 3.31) dalla rubrica dou bien de deu et contre
lez bougres™. Dunque, a parte il nome Luciabel, questo manoscritto non sembra
contenere elementi che rimandano all’eterodossia. Anzi, il copista (di sua iniziativa

mettendo in guardia contro le generalizzazioni, ricorda che nel Lauragais ebbe un ruolo importante
un medico diventato albigese, e aggiunge poi che molte ‘perfette’ svolgevano abitualmente pratiche
di guaritrici.

226 Cfr. Borghi Cedrini 1981: 9, n. 14. In veritd, secondo Duvernoy 1994: 210, almeno i Valdesi
del Quercy praticavano in modo sistematico la medicina, probabilmente per favorire il proprio
apostolato.

227 Cfr. la scheda ad esso dedicata in RIALF7I.

228 Cfr. Schmidt 1848-1849: 11, 12; Peyrat 1870-1872, vol. 3: 28; Cabiers de Bernard de Caux:
26-27; Duvernoy 2000: 310; Benelli 2015% 172. Cfr. anche McGinn 1997: 185, 1a dove riferisce
delle credenze dualiste di Na Prous Boneta.

22 Che TL attribuisce all’'uso della parola da parte di Rutebeuf.

20 Cfr. anche, nell’apparato al testo di 3.39, la lezione singolare «autres ABE] a. bougre P».

21 Cfr. Nelli 1964: 29, ma cfr. Melani 2016: 45.

22 Cfr. Le Roy Ladurie 1977: 374-375.

33 Siveda, supra, 11.5, quanto dice Knuth 1992 a proposito di Beghine che si opponevano, pare,
ai Catari.

122



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

o per volonta del committente) se la prende pit volte coi bougres. Si noti infine —
ma questo in sé non significherebbe nulla, se non forse a titolo di curiosa coinci-
denza — che nel nostro codice ¢ trascritta un’opera come la Somme le Roi, certo
ortodossa ma che si ritrova anche in vari manoscritti dei Valdesi del Piemonte,
vedi qui la n. 240.

11.9. Abbiamo dunque una circolazione dell’opera di Filippo o di estratti da essa
provenienti realizzatasi in parte in manoscritti prodotti per (o appartenuti a)
personaggi e congregazioni sospettabili a vario titolo e grado di dubbia ortodossia.
Questo puo avere, insieme con indizi o prove di altro genere, qualche significato:
puo costituire un elemento di valutazione aggiuntiva. Invece, se mancano altri
consistenti indizi, ¢ assai meno considerevole, in quanto nulla vieta che degli
eterodossi leggessero anche opere di sicura ortodossia, e questo lo vedremo piu
avanti. C’¢ intanto da dire che un altro testimone parziale dell’opera del Novarese,
anch’esso esemplato a Metz e oggi custodito a Cracovia (Krakow BJ Berol. Ms.
Gall. Fol. 182), sembrerebbe provenire addirittura da un ambiente antieretico.
Alle colonne cccci-cecciii vi si legge in effetti un estratto adespoto (contenente i
parr. 3.39-43) proveniente dall’opera di Filippo, estratto che forma una specie di
operetta a sé, rubricata come «Coment li personne que vuelt vivre selonc l'estat dou
siecle se doit chascu(n) jour gouv(er)ner». Ma subito dopo questo estratto ¢ trascritta
(rubricata come «Arguement de n(os)tre Signour co(n)tre les bougres mescreans»)
un’opera breve contro una setta eretica (denominata bougres) che, a giudicare dalla
credenza in essa condannata (I'illusorieta della crocifissione di Cristo), parrebbe
catara®. Secondo Dominique Stutzmann e Piotr Tylus, che lo hanno studiato, il
codice di Cracovia era rivolto, giudicando dalle opere la trascritte, ad un pubblico
o ad un lettore interessato a testi di carattere religioso, agiografico ed edificante
accessibili anche a chi non conosceva, o conosceva male, il latino. I due studiosi
ipotizzano pertanto che sia stato prodotto in ambiente ecclesiastico, ma per un
laico che doveva essere anche un personaggio importante, data la qualita materiale
del manufatto®. Si veda pero, supra (par. 11.5), quanto dice Knuth a proposito
delle Beghine che si opponevano al Catarismo (benché questo in sé voglia forse
dire poco quanto all’ortodossia dei destinatari del nostro manoscritto: anche i
Valdesi, cosi numerosi a Metz, talvolta — soprattutto in origine — si opposero ai
Catari, ma erano considerati essi stessi eretici). Puo essere comunque interessante
osservare che gran parte dei testi contenuti in questo manoscritto sembrano
derivare, per le loro lezioni, da quelli del sopra citato codice parigino Paris BNF

2% Cfr., per tale credenza, Duvernoy 2000: 79-80. Secondo Stutzmann - Tylus 2007: 82, che non
si pronunciano sul nome dell’eresia, siamo in presenza di un «Traité de théologie dont 'auteur
prouve que Jésu-Christ est Dieu. Texte non identifié, peut-étre traduction d’un texte latin. Il se
peut qu'il soit a rattacher & une hérésie dans la région messine dans la 2¢ moitié du 14 siecle, ou

un peu avano.
235 Cfr. ivi: 81.

123



S1LvIO MELANI

fr. 17115%%: codice in cui si incontra, al posto di Lucifer, quel nome Lucibel che,
se non rimanda ai Catari, potrebbe rimandare proprio a quelle Beghine i cui
rapporti con l'eresia in genere sono ancora oggi oggetto di discussione.

11.10. Aleri manoscritti, pure provenienti da Metz o collegati in qualche modo
con quella cittd, entrarono senz’altro a far parte delle biblioteche di istituti di
perfezione cattolici. Tra questi il ms. Bern BB Cod 365, che contiene un altro
estratto adespoto dall’opera di Filippo. Si tratta di un codice di fine secolo XIII o
inizi XIV, dedicato a raccolte di precetti di morale e di pieta in lingua francese.
Anchesso parrebbe (per quanto riguarda I'estratto dall’opera di Filippo da Novara
almeno) un descriptus di Paris BNF fr. 17115, e appartenne da una certa epoca in
poi ai frati Celestini, ordine fondato da Pietro da Morrone (in seguito papa
Celestino V): ordine insediatosi a Metz nel 13707, Gli stessi mss. Louvain BUC
G 53 e Metz BM 535 nacquero si — a quanto pare — in ambiente beghino, ma
furono poi proprieta rispettivamente dell’abbazia di Saint-Jacques di Liegi e
dell'abbazia di Saint-Arnould di Metz**®. Da tutto quanto detto finora, ¢ difficile
tirare somme definitive e senza un grande margine d’errore. Anche se il
‘gradimento’ incontrato dall’opera di Filippo (nella sua interezza o anche sotto
forma di estratti) in una citta particolare come Metz tra la fine del XIII e la
seconda meta del XIV parrebbe un dato degno di considerazione: su tredici codici
contenenti i .77j. tenz daage d'ome o loro parti fino ad oggi conservati (o di cui ci
resta notizia), ben cinque sicuramente provengono dalla citta lorenese, e uno, il
Louvain BUC G 53, sembrerebbe avere avuto con quella qualche rapporto.
Aggiungo solo due ultime osservazioni, che aumenteranno forse i dubbi invece
di risolverli. La prima concerne i mss. Metz BM 535, Louvain BUC G 53 e Bern
BB Cod 365. Riguardo una loro possibile intrinseca ortodossia, la loro presenza
in biblioteche monastiche non significa molto: si sa che tali biblioteche conserva-
vano spesso testi sospetti oppure francamente eretici, allo scopo di studiarne e
combatterne i caratteri devianti**. Quanto poi alla compresenza in uno stesso

236 Cfr. Des .iiij. tenz d'aage d'ome, introduzione 6.6: l'estratto di Cracovia ¢ riconosciuto come
descriptus proprio di Paris BNF fr. 17115.

237 Per Bern BB Cod 365 cfr. la scheda ad esso dedicata in RIALFrI, anche per la bibliografia sui
Celestini a Metz. Cfr. inoltre Des .iiij. tenz d'aage d'ome, introduzione, 6.5.

238 Cfr. rispettivamente Poéme moral: XX, e Meyer 1886a: 43. Tanto Metz quanto Liegi furono,
nel medioevo importanti centri valdesi di traduzione della Bibbia, oltre che citta caratterizzate da
una forte presenza beghina (a Liegi fu attivo quel Lambert le Bégue, cui alcuni attribuirono la
remota fondazione del movimento beghino, cfr. Lambert 1977: 200). Intorno al 1200 manoscritti
di traduzioni bibliche, dovute perlopili ai Valdesi, sarebbero comparsi in quelle due citta, cfr.
Patschovsky 1994: 116.

29 Ad esempio, la copia del cataro Libro dei due principi, o il secondo (quello in latino) dei due
rituali catari oggi conosciuti, entrambi provenienti dal convento domenicano di San Marco a
Firenze, cfr. Cena segreta: 127 e 291-292. Gli stessi Celestini, che a Metz si procurarono il ms.

124



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

codice di opere senz’altro ortodosse e di altre che non lo sono (o potrebbero non
esserlo), niente vieta di pensare che il committente, qualora fosse stato eterodosso,
avesse voluto documentarsi su certi aspetti dell’ortodossia, forse per confutarli o
per simularli, se non per prenderne quanto, a suo giudizio, vi avesse trovato di
buono?®. Talvolta, addirittura, abbiamo dei casi di manoscritti che sappiamo con
certezza essere appartenuti ad eretici, ma che né con le opere in essi contenute né
con altri elementi paiono denunciare una loro originaria composizione o

destinazione eterodossa®*!.

Bibliografia

I. Manoscritti

Bern BB Cod. 365 = Bern Burgerbibliothek Cod. 365

Cambridge UL Dd XV 32 = Cambridge University Library Dd XV 32

Cambridge UL Dd XV 33 = Cambridge University Library Dd XV 33

Krakow Berol. Ms. Gall. Fol. 182 = Krakow Biblioteka Jagielloniska Berol. Ms.
Gall. Fol. 182

Louvain BUC G 53 = Louvain Bibliothéque Universitaire Catholique G 53

Metz BM 535 = Metz Bibliotheque Municipale 535

Cod 365 di Berna, non furono altrove estranei ad attivitd inquisitoriali: negli anni Novanta del
secolo XIV il loro Padre Provinciale, Peter Zwicker, fu inquisitore in Brandeburgo e in Austria,
cfr. Patschovsky 1994: 125.

20 Posso citare un esempio relativo ai libri provenienti dalle valli valdesi del Piemonte. Nel ms.
Dd XV 30 di Cambridge ¢ contenuta per intero (cc. 125-237) una versione abbreviata in occitano
della Somme le Roi del frate domenicano Laurent d’Orleans, e parti di questa somma sono riprese
in altri scritti degli stessi Valdesi, cfr. Brenon 1994: 152-153. Brenon (ivi: 158) nota, a proposito
dei codici valdesi del Piemonte, che «Their contents, often contradictory in substance, are the final
expression of a tangling and mixing of medieval and post-medieval texts» (mio il corsivo).

241 Cfr. il manoscritto Cambridge UL Dd XV 33, studiato da Luciana Borghi Cedrini. Fu
posseduto sicuramente dai Valdesi, ma le opere in quello trascritte non sembrano avere un
intrinseco carattere di eterodossia (ed esso non ¢ neppure scritto nella lingua caratteristica di altri
codici sicuramente valdesi), cfr. Borghi Cedrini 1981: 215-218. Anche tra i Valdesi di Metz la
traduzione di una Expositio dei Vangeli della Quindicina di Pasqua (dalla Domenica delle Palme
a quella di Quasimodo), attribuita ad un certo Haimon probabilmente monaco a Savigny
(Normandia), pare non avere in sé nulla di eretico, cfr. Berger 1884: 41-42.

125



S1LvIO MELANI

Montpellier BI 164 = Montpellier Bibliotheque Interuniversitaire 164.
Miinchen Gall. 32 = Miinchen Staatsbibliothek Gall. 32

Paris BA 2083 = Paris Bibliotheque de I'Arsenal 2083

Paris BNF fr. 17115 = Paris Bibliotheque Nationale de France fr. 17115

Paris BNF Nal 2335 = Paris Bibliotheque Nationale de France Nouvelles

acquisitions latines 2335

II. Opere

Altlothringische geistliche Lieder
Richard Otto, Altlothringische geistliche Lieder. Abdruch nach einer Miinchener
Handschrift, in «Romanische Forschungen», 5 (1890), pp. 583-618.

Besant de Dieu
Le besant de Dieu von Guillaume le Clerc de Normandie mit einer Erleitung
tiber den Dichter und seine simmtlichen Werke herausgegeben von Ernst

Martin, Niemeyer, Halle, 1869.

Cabhiers de Bernard de Caux
Cabhiers de Bernard de Caux, Ms Doat XXII B.n. Paris - Agen, Cahors, Toulouse
1243-1247, éd. par Jean Duvernoy, testo dattilografato e depositato presso il
Centre d’Etudes Cathares-René Nelli di Carcassonne, 1988, in rete http://jean.
duvernoy.free.fr/text/ pdf/bdecaux.pdf

Cena segreta
La cena segreta. Trattati e rituali catari, a cura di Francesco Zambon, Milano,

Adelphi, 1997.

Chronique d Ernoul
Chronique d’Ernoul et de Bernard le Trésorier |...], par Louis de Mas-Latrie,
Paris, M™ V¥ Jules Reynouard, 1871.

The Chronicle of Ernoul
The Chronicle of Ernoul and the Continuations of William of Tyre, ed. Mary
Ruth Morgan, Oxford, Oxford University Press, 1973.

Filippo da Novara
Guerra di Federico I

Filippo da Novara, Guerra di Federico II in Oriente (1223-1242), a cura di
Silvio Melani, Napoli, Liguori, 1994.

126



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Le Livre
Philip of Novara, Le Livre de Forme de Plait, ed. by Peter W. Edbury,
Nicosia, Cyprus Research Centre, 2009.

Les quatre dges de ['homme
Les quatre dges de 'homme, traité moral de Philippe de Navarre [sic] publié
pour la premiére fois d’aprés les manuscrits de Paris, de Londres et de Metz
par Marcel de Fréville, Paris, Firmin Didot pour la Société des anciens textes
francais, 1888.

Silvio Melani, Des .7iij. tenz d'aage d’ome, un'edizione critica, tesi di Dottorato,
Universita degli Studi di Udine, Scienze Linguistiche e Letterarie, XXVII
ciclo, 2015, consultabile in rete all’indirizzo https://dspace-uniud.cineca.it/
bitstream/10990/626/1/Tesi%
20Silvio%20Melani%20maggio%202015%20(1).pdf

Mansi 1758-1798
Giovanni Domenico Mansi, Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima Collec-
tio, 31 voll., Florentiae (voll. 1-13), expensis Antonii Zatta, 1758-1767 -
Venetiis (voll. 14-31), 1769-1798.

Moneta, Adversus catharos
Moneta da Cremona, Adversus catharos et valdenses, Roma, ex typographia

Palladis, 1743.

Poéme moral
Alphonse Bayot, Le Poéme moral. Traité de vie chrétienne écrit dans la région
wallonne vers ['an 1200, Bruxelles, Académie royale de langue et de littérature
francaises, 1929.

RHC
Recueil des Historiens des Croisades, 16 voll., Paris, Imprimerie Royale (poi
Imprimerie Impériale, poi Imprimerie Nationale), 1841-1906 (rist. anastatica
Farnborough, Gregg Press, 1967).

Roman de la rose

Le roman de la Rose par Guillaume de Lorris et Jean de Meun, publié d’apres les
manuscrits par Ernest Langlois, 5 voll., Paris, Firmin-Didot, 1914-1924.

127



S1LvIO MELANI

II1. Studi e strumenti

Albert 2005
Jean-Pierre Albert, Qui croit a la transsubstantiation?, in < CHomme», 175-176

(2005), pp. 369-396.

Alberzoni 1991
Maria Pia Alberzoni, Gli inizi degli Umiliati: una riconsiderazione, in La
conversione alla poverta nell Ttalia dei secoli XII-XIV. Atti del XXVII Convegno
Storico Internazionale (Todi, 14-17 ottobre 1990), Spoleto, Centro Italiano
di Studi sull’Alto Medioevo, 1991, pp. 187-237.

Andrews 2006
Frances Andrews, 7he Early Humiliati, Cambridge, Cambridge University
Press, 2006.

Avalle 1971
d’Arco Silvio Avalle, Voce Bonvesin da la Riva, in Dizionario Biografico degli
Italiani, Roma, Treccani, vol. XII, 1971, disponibile in rete http://www.
treccani.it/enciclopedia/bonvesin-da-la-riva_(Dizionario-Biografico)/

Bascape 1612
Carlo Bascape, Novaria, seu de ecclesia Novariensi libri duo: primus de locis, alter
de episcopis, Novariae, apud H. Sesallum, 1612.

Benelli 2015°
Giancarlo Benelli, Storia di un altro Occidente, sesta edizione on line accresciuta
di una Rassegna bibliografica ragionata sulle origini dell'Islam e la loro impor-
tanza nel determinarne i successivi sviluppi, s.l., 2015, www.giancarlobenelli.
com/?content=online &¢titolo=altrooccidente

Berger 1884
Samuel Berger, La Bible francaise au Moyen /Ige. Etude sur les plus anciennes
versions de la Bible écrites en prose de langue & Oil, Paris, Imprimérie Nationale,

1884.

Beuzart 1912
Paul Beuzart, Les hérésies pendant le Moyen z‘fge et la Réforme jusqu'a la mort de
Philippe I, 1598, dans la région de Douai, d’Arras, et au Pays de I’Allen, Le Puy,
Imprimerie Peyriller, Rouchon et Gamon, 1912.

Biget 1991
Jean-Louis Biget, / catari di fronte agli inquisitori in Languedoc, 1230-1310,

128



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

in La parola all'accusato, a cura di Jean-Claude Maire Vigueur, Agostino Para-
vicini Bagliani, Palermo, Sellerio, 1991, pp. 235-251.

Bolton 1975
Brenda M. Bolton, 7he Poverty of the Humiliati, in Poverty in the Middle Ages,
edited by David Flood, Werl, Dietrich-Coelde-Verlag, 1975, pp. 52-59.

Borghi Cedrini 1981
Luciana Borghi Cedrini, Cultura provenzale e cultura ‘valdese’ nei Mettra
Ceneche (“Versi di Seneca”) del ms. Dd XV 33 (Bibl. Univ. Di Cambridge),
Torino, Giappichelli, 1981.

Brim 1989
Toni Brim, La version provencale de Barlaam et Josaphat, une oeuvre cathare?,

Ziirich, Hartung-Gorre, 1989.

Brenon 1994
Anne Brenon, 7The Waldensian books, in Heresy and literacy, 1000-1530, ed. by
Peter Biller & Anne Hudson, Cambridge, Cambridge University Press, 1994,
pp- 137-159 [si cita dall’edizione paperback 1996].

Brenon 1996
Anne Brenon, Les cathares. Vie et mort d'une Eglise chrétienne, Paris, Grancher,

1996.

Brenon 2003
Anne Brenon, Les Archipels Cathares, Luxembourg, UHydre, 2003.

Brenon 2012
Anne Brenon, Les Cathares, Paris, Albin Michel, 2012.

Brolis 1997
Maria Teresa Brolis, «Quibus fuit remissum sacramentum». Il rifiuto di giurare
presso gli Umiliati, in Sulle tracce degli Umiliati, a cura di Maria Pia Alberzoni,
Annamaria Ambrosioni, Alfredo Lucioni, Milano, Pubblicazioni dell’Univer-
sita Cattolica, 1997, pp. 251-265.

Bruschi 2000
Caterina Bruschi, Detur ergo Sathane. I tema della vindicta nel Liber suprastella
di Salvo Burci, in «Mélanges de 'Ecole francaise de Rome. Moyen Age», 112
(2000), pp. 149-182.

Bueno 2009
Irene Bueno, Dal carnalis concubitus a//heretica pravitate. Sesso, matrimonio

129



S1LvIO MELANI

ed eresia nel tribunale di Jacques Fournier (1318-1325), in Femmes, irréligion et
dissidences religieuses (XIV'-XVIIF siécles) = «CAtelier du Centre de recherches
historiques. Revue électronique du CRH», 4 (2009), https://journals.
openedition.org/acrh/1205#entries.

Cavaillé 2009
Jean-Pierre Cavaillé, Pour une histoire de la dissimulation - Per una storia della
dissimulazione, in «Les Dossiers du Grhil», 2 (2009), https://dossiersgrihl.
revues.org/3666

Cognasso 1971

Francesco Cognasso, Storia di Novara, Novara, Libreria Lazzarelli, 1971.

Crane 1890
Thomas Frederick Crane, 7he Exempla or Illustratives Stories from the Sermones
Vulgares of Jacques de Vitry, London, David Nutt, 1890.

Denis — Paliard — Trebossen 1980
Henri Denis — Charles Paliard — Paul-Gilles Trebossen, Le baptéme des petits
enfans. Histoire, doctrine, pastorale, Paris, Le Centurion, 1980.

De Stefano 1930
Antonino De Stefano, voce Beghine e Begardi in Enciclopedia Italiana, Roma,
Treccani, 1930, in rete http://www.treccani.it/enciclopedia/beghine-e-

begardi_(Enciclopedia-Italiana)/

Duthoit 2015
Christine Duthoit, Autour d’Aleydis, béguine brillée & Cambrai en 1236, in
«Cambrésis Terre d’Histoire», 73 (Octobre 2015), pp. 3-13.

Duvernoy 1989
Jean Duvernoy, Lbistoire des cathares, Toulouse, Privat, 1989.

Duvernoy 1994
Jean Duvernoy, Cathares, Vaudois et Béguins, dissidents du pays d’Oc, Toulouse,
Privat, 1994.

Duvernoy 2000
Jean Duvernoy, La religione dei catari. Fede, dottrine, riti, Roma, Mediterranee,
2000.

Edbury 1994
Peter W. Edbury, 7he Kingdom of Cyprus and the Crusades 1191-1374,
Cambridge, Cambridge University Press, 1994.

130



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

FEW
Walther von Wartburg, Franzasisches etymologisches Worterbuch. Eine Darstellung
des galloromanischen Sprachschatzes, Bonn ecc., Schroeder ecc., 1922-1989,
https://apps.atilf.fr/lecteur FEW/

Floss 1999
Lidia Fl6ss, [ catari. Gli eretici del male, Pavia, Xenia, 1999.

Geary 2001
Patrick J. Geary, Peasant Religion in Medieval Europe, in «Cahiers d’Extréme-
Asie», 12 (2001), pp. 185-209.

Greco 2000
Alessandra Greco, Mitologia catara. Il favoloso mondo delle origini, Spoleto,
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 2000.

Grundmann 2005
Herbert Grundmann, Religious Movements in the Middle Ages, Notre Dame
[Indiana], University of Notre Dame Press, 2005.

Hasenohr 1986
Genevieve Hasenohr, La vie quotidienne de la femme vue par | ’Eglz’se: lenseigne-
ment des «journées chretiennes» de la fin du Moyen z‘fge, in Frau wund
spatmittelalterliche Alltag. Internationaler Kongress Krems an der Donau 2. bis
5. Oktober 1984, Wien, Der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften,
1986, pp. 19-101.

Haskins 1902
Charles H. Haskins, Robert Le Bougre and the Beginnings of the Inquisition in
Northern France, in «The American Historical Review», 7/3 (Apr., 1902), pp.
437-457, ¢ 7/4 (Jul., 1902), pp. 631-652.

Hill 1940-1952,
George Francis Hill, A History of Cyprus, 4 voll., Cambridge, Cambridge
University Press, 1940-1952, (si cita dall’ed. paperback Cambridge, Cam-
bridge University Press, 2010, vol. II. 7he Frankish Period 1192-1432).

Ilarino da Milano 1943
llarino da Milano, 7/ “Liber supra stella” del piacentino Salvo Burci contro i Catari
e altre correnti ereticali, in «Aevumy, 17 (1943), pp. 90-146.

Jackson 1986
Peter Jackson, 7he End of Hohenstaufen Rule in Syria, in «Bulletin of the
Institute of Historical Research», 59 (1986), pp. 20-36.

131



S1LvIO MELANI

Knuth 1992
Elizabeth T. Knuth, 7he Beguines, December 1992, http://www.users.csbsju.
edu/~eknuth/xpxx/beguines.html

Lambert 1977
Malcolm Lambert, Medieval Heresy: Popular Movements from Bogomil to Hus,
London, Arnold, 1977 (poi Medieval Heresy: Popular Movements from the
Gregorian Reform to the Reformation Oxford (UK) - Cambridge MA (USA),
Blackwell Publishers Ldt, 1992 e 2002: qui si cita dall’edizione 2002).

Langfors 1917
Arthur Langfors, Les incipit des poémes frangais antérieurs au XVI siécle,
répertoire bibliographique, établi a 'aide de notes de M. Paul Meyer, Paris,
Champion, 1917.

Langfors 1933
Arthur Langfors, Notices des manuscrits 535 de la Bibliothéque de Metz et 10047
des Nowvelles acquisitions du fond francais de la Bibliothéque Nationale, in

«Notices et extraits des manuscrits de la Bibliotheque nationale et autres

bibliotheques», 42 (1933), pp. 139-160.

Langlois 1908
Charles-Victor Langlois, La vie en France au Moyen Age dapres quelques
moralistes du temps, Paris, Hachette, 1908.

Lansing 2001
Carol Lansing, Power on Purity. Cathar Heresy in Medieval Italy, Oxford,
Oxford University Press, 2001.

Lea 2012
Henry Charles Lea, Inquisizione. Origini e organizzazione, Milano, Res Gestae,
2012.

Lecoy de la Marche 1868
Albert Lecoy de la Marche, La chaire francaise au Moyen z‘fge spécialement au
XIIF siécle dapres les manuscrits contemporains, Paris, Didier, 1868.

Le Goff 1981
Jacques Le Goff, La nascita del Purgatorio, Torino, Einaudi, 1981.

Lerner 1972
Robert T. Lerner, 7he Heresy of the Free Spirit in Later Middle Ages, Berkeley —
Los Angeles, University of California Press, 1972, poi Notre Dame, University
of Notre Dame Press, 20072 (da cui si cita).

132



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Lerner 1994
Robert T. Lerner, Writing and Resistance among Beguins of Languedoc and Cata-
lonia, in Heresy and literacy, 1000-1530, ed. by Peter Biller & Anne Hudson,
Cambridge, Cambridge University Press, 1994 (si cita dall’edizione paperback
1996, pp. 186-204).

Le Roy Ladurie 1977
Emmanuel Le Roy Ladurie, Storia di un paese: Montaillou, Milano, Rizzoli,
1977.

Levy 1887
Emil Levy, Poésies religieuses provengales et francaises du Ms. Extravag. 268 de
Wolfenbuettel, publiées par Emil Levy, Paris, Maisonneuve et Charles Leclerc,
1887.

Manselli 1957
Raoul Manselli, 7he Legend of Barlaam and Josaphat in Byzantium and in the
Romance Europe, in «East and West», 7 (1957), pp. 331-340; (trad. italiana in
Id., 1/ secolo XII: religione popolare ed eresia, Roma, Jouvence, 1995, pp. 195-
208, da cui si cita).

Manselli 1967
Raoul Manselli, Dolore e morte nell esperienza religiosa catara, in 1l dolore ¢ la
morte nella spiritualita nei secoli XII e XIII. Atti del V Convegno (Todi, 7-10
ottobre 1962), Todi, presso '’Accademia Tudertina, 1967, pp. 235-259 (poi
in Id., 1/ secolo XII: religione popolare ed eresia, Roma, Jouvence, 1995, pp. 261-
276, da cui si cita).

Manselli 1969
Raoul Manselli, Evangelismo ¢ Poverta, in Poverta e ricchezza nella spiritualita
dei secoli XI e XII. Atti dell'VIII Convegno (Todi, 15-18 ottobre 1967), Todi,
presso I’Accademia Tudertina, 1969, pp. 11-41 (poi in Id., 1/ secolo XII: religione
popolare ed eresia, Roma, Jouvence, 1995, pp. 47-66, da cui si cita).

Manselli 1976a
Raoul Manselli, Gli Umiliati, lavoratori di lana, in Produzione, commercio e
consumo dei panni di lana (nei secoli XII-XVIII). Atti della IT* settimana di studio
dell’Istituto internazionale di storia economica Francesco Datini, Firenze,

Olschki, 1976, pp. 231-236.

Manselli 1976b
Raoul Manselli, 7/ miracolo e i catari, in «Bollettino della Societa di Studi
Valdesi», 140 (1976), pp. 15-19 (gia in appendice del precedente Ecberto di

Schonau e leresia catara in Germania alla meta del secolo XII, in Arte e Storia,

133



S1LvIO MELANI

Studi in onore di Lionello Vincenti, Torino, Giappichelli, 1965, pp. 311-338,
in Id., 1/ secolo XII: religione popolare ed eresia, Roma, Jouvence, 1995, pp. 247-
250, da cui si cita).

Martigny 1865
Joseph Alexandre Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétiennes, Paris,
Hachette, 1865.

McGinn 1997
Bernard McGinn, 7he Presence of God. A History of Western Christian Mysticism,
6 voll., New York, The Crossroad Publishing Company, vol. I11. 7he Flowering
of Misticism. Men and Women in the New Mysticism 1200-1350, 1997.

Melani 2014
Silvio Melani, Nota sulla legislazione antiereticale negli stati latini d’Oltremare,
in «Settentrione», 26 (2014), pp. 71-85.

Melani 2016
Silvio Melani, Origine e destino ultimo della materia e del mondo. Note minime
sulle concezioni dei catari, di San Tommaso d’Aquino, di Raimondo Lullo e del
Maestro del Testamentum, in «Humanista», 10 (2016), pp. 43-49.

Melani 2018
Silvio Melani, Una nuova nota genealogica sulla famiglia di Filippo da Novara,
in «Studi Mediolatini e Volgari», 64 (2018), pp. 227-236.

Menichetti 2001
Aldo Menichetti, 7/ Cantico di frate Sole ¢ Filippo di Novara, in Italica - Raetica
- Gallica. Studia linguarum, litterarum, artiumque in honorem Ricarda Liver,

hrsg. von Peter Wunderli, Iwar Werlen, Matthias Griinert, Tiibingen - Basel,
Francke, 2001, pp. 287-293.

Merlo [s.d.]
Grado Giovanni Merlo, Profilo di storia degli Umiliati, [s.d.], trascrizione di
una conferenza tenuta all’Abbazia di Viboldone, https://web.archive.org/web/
20120414164046/http://www.viboldone.it/sto_profilo_umiliati.html (senza
numeri pagina).

Merlo 1989
Grado Giovanni Merlo, Eretici ed eresie medioevali, Bologna, il Mulino, 1989,

pp. 57-61.

Meyer 1886a
Paul Meyer, Notice du ms. 535 de la Bibliotheque Municipale de Metz, in

134



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

«Bulletin de la Société des Anciens textes Frangais», 11 (1886), pp. 41-76.

Meyer 1886b
Paul Meyer, Notice d'un ms. messin (Montpellier 164 et Libri 96), in «<Romania»,
15 (1886), pp. 161-191.

Molinier [s.d.]
Hiéromoine Nicolas (Molinier), 4 propos de lhistoire du signe de la croix,

pistevo.free.fr/files/signedelacroix.pdf

Moore 1991
Robert I. Moore, La persécution. Sa formatz’on en Europe, 950-1250, Paris, Les
Belles Lettres, 1991.

Morton Wood 1917
Mary Morton Wood, 7he Spirit of Protest in Old French Literature, New York,
Columbia University Press, 1917.

Nelli 1964
Réné Nelli, Le phénoméne cathare. Perspectives philosophiques et morales,
Toulouse, Privat, 1964 (poi 1978, da cui si cita).

Nelli 1969
Réné Nelli, La vie quotidienne des Cathares du Languedoc au XIIF siécle, Paris,
Hachette, 1969.

Oppenhein 1950
Filippo Oppenheim, voce Croce in Enciclopedia Cattolica, Citta del Vaticano,

Ente per 'Enciclopedia cattolica e per il libro cattolico, 1948-1954, vol. IV,
1950, coll. 951-956.

Pales-Gobilliard 1976
Annette Pales-Gobilliard, Le catharisme dans le comté de Foix, des origines au
début du XIV siécle, in «Revue de I'histoire des religions», 189/2 (1976), pp.
181-200.

Paolini 1983
Lorenzo Paolini, G/i eretici e il lavoro: fra ideologia ed esistenzialita, in Lavorare
nel Medio Evo. Rappresentazioni ed esempi dall'ltalia dei secc. X-XVI. Atti del
XXI Convegno Storico Internazionale (Todi, 12-15 ottobre 1980), Spoleto,
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 1983, pp. 111-167.

Paolini 1991
Lorenzo Paolini, Esiti ereticali della conversione alla poverta, in La conversione

135



S1LvIO MELANI

alla poverta nell’Italia dei secoli XII-XIV. Atti del XXVII Convegno Storico
Internazionale (Todi, 14-17 ottobre 1990), Spoleto, Centro Italiano di Studi
sull’Alto Medioevo, 1991, pp. 127-186.

Paolini 1995
Lorenzo Paolini, I/ dualismo medievale, in Trattato di antropologia del sacro, vol.
IV. Crisi, rotture e cambiamenti, a cura di Julien Ries, Milano, Jaca Book, 1995.

Paolini 2013
Lorenzo Paolini, I/ «principe di questo mondo» nella demonologia catara, in Il
diavolo nel medioevo. Atti del XLIX Convegno Storico Internazionale (Todi,
14-17 ottobre 2012), Spoleto, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo,
2013, pp. 363-394.

Paris 1890
Gaston Paris, Philippe de Novare, in «Romania», 19 (1890), pp. 99-102.

Paris 1902
Gaston Paris, Les Mémoires de Philippe de Novare, «Revue de I'Orient latiny,
9 (1902), pp. 164-205.

Patschovsky 1994
Alexander Patschovsky, 7he Literacy of Waldensianism from Valdes to c. 1400,
in Heresy and literacy, 1000-1530, ed. Peter Biller & Anne Hudson, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 1994, pp. 112-136 (si cita dall’edizione
paperback 1996).

Peyrat 1870-1872
Napoléon Peyrat, Histoire des Albigeois: les Albigeois et ['Inquisition, 3 voll.,
Paris, Librairie Internationale, 1870-1872.

RIALFr]
Repertorio Informatizzato Antica Letteratura Franco-Italiana, http:/[www.
rialfri.eu/rialfriWP/

Roquebert 2003
Michel Roquebert, I Catari. Eresia, crociata, Inquisizione dall’XI al XIV secolo,
Milano, San Paolo, 2003.

Salvarani 2012
Renata Salvarani, Prassi penitenziali, vita e organizzazione della chiesa nelle citta
e nelle campagne, in La penitenza tra I e 1] millennio. Per una comprensione delle

origini della Penitenzieria Apostolica, a cura di Manlio Sodi e Renata Salvarani,
Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2012, pp. 45-77.

136



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Sanson 2011
Manuela Sanson, 1/ corpo nell'opera di Francesco d’Assisi e di lacopone da Tod,
tesi di dottorato, Universita degli Studi di Trento, Studi letterari, linguistici e
filologici, XXIII ciclo, 2011, online http://eprints-phd.biblio.unitn.it/496/1/
TESI_FINALE _ Sanson.pdf

Schmidt 1848-1849
Charles Schmidt, Histoire et doctrine de la secte des Cathares ou Albigeois, 2 voll.,
Paris, Cherbuliez, 1848-1849.

Schmitt 1978
Jean-Claude Schmitt, Mort d’une hérésie. L’Eglz'xe et les clercs face aux béguines
et aux béghards du Rhin supérieur du XIV® au XV* siécle, Paris - La Haye - New
York, Mouton, 1978.

Schultze-Busacker 2009
Elisabeth Christine Schultze-Busacker, Philippe de Novare, les Quatre dges de
I’homme, in «Romania», 127 (2009), pp. 104-146.

Segre 1968
Cesare Segre, Le forme e le tradizioni didattiche, in Grundriss der Romanischen

Literaturen des Mittelalters, vol. VI/1, 1968, pp. 58-145.

Southern 1970
Richard William Southern, Western Society and the Church in the Middle Ages,
London, Pelican Books, 1970 [ristampa London, Penguin Books, 1990, da

cui si cita].

Strauss 2003
Leo Strauss, La persécution et I’Art d’écrire, Paris, Gallimard, 2003.

Stutzmann — Tylus 2007
Dominique Stutzmann — Piotr Tylus, Les manuscrits médiévaux fran¢ais et
occitans de la Preussische Staatsbibibliothek et de la Staatsbibliothek zu Berlin
Preussischer Kulturbesitz, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2007.

Thouzellier 1968
Christine Thouzellier, La Bible des cathares languedociens et son usage dans la
controverse au début du XIII siécle, in Cathares en Languedoc, Toulouse, Privat, 1968
(= «Cahiers de Fanjeaux», 3), pp. 42-56 (nouvelle édition, 2000, da cui si cita).

Tiraboschi 1766-1768
Girolamo Tiraboschi, Vetera Humiliatorum monumenta, 3 voll., Mediolani, J.

Galeatius, 1766-1768.

137



S1LvIO MELANI

TL
Altfranzisisches Worterbuch, Adolf Toblers nachgelassene Materialien, bearbeitet
und herausgegeben von Erhard Lommatzsch, weitergefithrc von H. H.
Christmann, vollendet von R. Baum und W. Hirdt unter Mitwirkung von B.
Rey, Berlin, Weidmannsche Buchhandlung, poi Wiesbaden, Steiner, 1925-
2002, 11 voll.

Tribout de Morembert 1973
Henri Tribout de Morembert, Eglises et sectes en Moselle. Discours de M. Tribout
de Morembert, Président de [’Académie Nationale de Metz a la séance solennelle

du 8 novembre 1973, [Metz], http://documents.irevues.inist.fr/bitstream/
handle/2042/34224/ANM_1973_5.pdf?sequence=1

van Mierlo 1939
Jozef van Mierlo, De mystike minnelyrik, in Geschiedenis van de letterkunde der
Nederlanden / 1, Algemeene inleiding de literatuur, haar historiographie en
methods | door Frank Baur. De letterkunde van de middeleeuwen tot omstreeks
1300 | door Jozef van Mierlo, s Hertogenbosch, Teuling, 1939, pp. 228-237.

van Niekerk 2016
Dick van Niekerk, 7he Cathar Version of the Legend of “Barlaam and Josaphat”,
https://www.academia.edu/27677550/
The_cathar_version_of_the_legend_of Barlaam_and_Josaphat_Crossroads_of
_bogomils_and_cathars_II_

Van Ruymbeke Stey 1997
Marie-Madeleine Van Ruymbeke Stey, Au confluent du catharisme et du

bogomilisme, le Barlam et Jozaphas occitan. Approche culturelle et sémiologique,
PhD thesis, Ohio State University, 1997.

Violante 1968
Cinzio Violante, Hérésies urbaines et hérésies rurales en Italie du XI° au XIIIF
siécle, in Hérésies et sociétés dans I'Europe pré-industrielle XI'-XVIIF siécles, Paris-
La Haye, Mouton, 1968, pp. 171-197.

Volpe 1961
Gioacchino Volpe, Movimenti religiosi e sette ereticali nella societa medievale
italiana (secoli XI-XIV), Sansoni, Firenze, 1961, (ristampata con un’introdu-
zione di Cinzio Violante, in Id., Roma, Donzelli, 2010, da cui si cita).

von Moos 1995-1996
Peter von Moos, Occulta cordis. Controle de soi et confession au Moyen Age (T1),
in «Médiévales», 29 (1995), pp. 131-140) e 30 (1996), pp. 117-137).

138



DES .11IJ. TENZ D’AAGE D’OME DI FILIPPO DA NOVARA

Zanella 2007
Gabriele Zanella, voce Eretico chi?, in Enciclopedia del Medioevo, Milano,
Garzanti, 2007, pp. 591-592 (disponibile anche all'indirizzo www.gabriele
zanella.it/mieilavori.htm, e in edizione Kindle, Milano, Garzanti 2007,

posizioni 75959-76030, da cui si cita).

Zanoni 1911
Luigi Zanoni, Gli Umiliati nei loro rapporti con leresia, l'industria della lana
ed i comuni nei secoli XII e XIII sulla scorta di documenti inediti, Milano, Ulrico
Hoepli, 1911.

Zerfass 1974
Rolf Zerfass, Der Streit um die Laienpredigt. Eine pastoralgeschichtliche Unter-

suchung zum Verstindnis des Predigtamtes und zu seiner Entwicklung im 12. und

13. Jahrbundert, Freiburg i. B., Herder, 1974.

Zink 2010-2011
Michel Zink, Humbles et humiliés. Récits médiévaux de l'abaissement, corso di
Littératures de la France médiévale tenuto al Collége de France, 2010-2011,
https://www.college-de-france.fr/media/michel-zink/UPL38907226986156
97349_Zink.pdf

139



