
 
 
 
 
 
9 (2023) 
�

��
�

�

������������ ����	�
���
�		����������������
����	��
�����������
�����������
����������
�
Marco Francescon 
�Università di Trento)



�
�

�������	��
����
�����	���������
�

��������������	�������	�
	��
�������
����������
��������������	�
����
	�
�����
����������
���������������������	���	�

�
�

����
�
������	
������
������������������
�

�������������������
���	��������	���
�����	�����	��	�������
��������������������	�����
����
	�
�������	���� !�������
���"��#��"���"�
���������������������
���������������������	���	�

$	�������
��� !�������
���"��#�%���������
&�����'(�����
	����)�
!	�������
���"�

)���*
��������	������������
���������������������	���	�
+�
�	�	�������	����������
���������������������	���	�
����	���	�������	������������������
���,����&�����-�

'����.��	��� !�������
���"��#�
��/��
���
�	�������.�����
���������
���0����
�������
�	��	�

��
��1�������������
������	2�����	
�����3���4�	�
�������&�
����������
���������������������	���	�

��	��	���(�

�����
���%	�!�������	���&��������
���"�
&�
��
�������������
�������� 
�����

�����	��
	��	����������
���������������������	���	�
&��	����+	����������
���������������������	���	�
����	��+������ !�������
���"��#�
��/��
���

��
���������������������
���������������������	���	�
5	���3	�������*��
	�����3��	/��	
���1�	��	�����6+�

+�������%���	������������
�	������
���0��$�	���#�
�������
�	�
&	���	�5���	��
�������&�"��	������
���"�
	
"�	���

�
�

�������	��
����
�������
�����
��

�����������	����������
���������������������	���	�
1���7��	��*���	����������	�����
��
��
�
�����	���


��
������
	�
���������
�������������������� 
�������!��#������
�
�	�	��
������������������
��������3�
��	�
��������&	��	�������
���������!���������	
	�


�����
��	����������
���������������������	���	�

�����
�������������
���������������������	���	�
7�	���
��������������
���������������������	���	�

7�	��������
�	������������
��������������������6	���������
����11�
������+	����	�������
���������������������	���	�

�	�	�	����3��
����������
���,�����
�/��
����!��#������
�
�
�

�
	������	�����	��	
��	�
��	������������������� �	�����
���	��
�������	��	!���	�!�������������	
�
����"# ����	������
	������	$��

�
1��6�898:�;<=<��

�
)��	
�����������������&�������������&����
	
���

3�	�7(�3���
	������>-��
-?>-<���)*3���

�
��#�@#
	������	������(����



MARCO FRANCESCON 
Le Passioni francesi, Niccolò da Verona e una considerazione sugli «in-
tarsi latini» 

 
MARIANNE J. AILES 

‘Saracens’ in the Franco-Italian chansons de geste: humans not mon-
sters 

 
MARTINA DI FEBO 

Guerrin Meschino. La circolazione di un romanzo cavalleresco in area 
veneta 

 
EUGENIO BURGIO 

Gli italianismi nella tradizione de Devisement dou monde (sull’intera-
zione fra ecdotica e analisi traduttologica) 

 
DAVIDE BATTAGLIOLA 

Il codice Firenze BML Plut. LXXVI.79: annotazioni linguistiche e con-
siderazioni sulla mise en recueil 

 
MARCO INFURNA 

Appunti sulla tradizione testuale del “Roman d’Hector et Hercule” 
 
PHILIPPE MÉNARD 

Observations critiques sur le manuscrit français 1116 de la Bibliothè-
que nationale de France 

 
RACHELE FASSANELLI 

Considerazioni su lessico, testo e fonti della Passion di Niccolò da Ve-
rona

 
 

5 
 
 
 

71 
 
 
 

99 
 
 
 

127 
 
 
 

169 
 
 

203 
 
 

219 
 
 
 
 

249

 

INDICE



Open Access. ©2023 Marco Francescon. This work is licensed under  

the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

https://doi.org/10.25430/2420-9767/V9-001 

DOI: 10.25430/2420-9767/V9-001



Le Passioni francesi, Niccolò da Verona, 
e una considerazione sugli «intarsi latini»* 

 
Marco Francescon 

marco.francescon.pd@gmail.com 
 

(Università di Trento) 
 

ABSTRACT: 
Il corpus della letteratura franco-italiana conta tre Passioni narrative in versi, una delle quali a firma 
di Niccolò da Verona. Il contributo si propone di indagarne i rapporti con la tradizione oitanica 
– di cui si traccia un profilo –, mostrando come lo studio della traduzione e della rielaborazione 
in versi francesi del racconto del Calvario in Italia settentrionale contribuisca a gettare luce, più 
in generale, sulle diverse forme di ricezione e assimilazione della cultura letteraria di Francia 
all’interno dell’ambito linguistico-letterario del franco-italiano. 
 
The corpus of Franco-Italian literature includes three narrative poems of the Passion, one of which 
is by Niccolò da Verona. The contribution aims to investigate its relationship with the French 
tradition – of which an outline is sketched –, demonstrating how the study of the translation and 
adaptation in French verse of the Calvary narrative in northern Italy contributes to shed light, 
more generally, on the different forms of reception and assimilation of French literary culture 
within the Franco-Italian domain. 
 
 
PAROLE-CHIAVE: 
Niccolò da Verona – Descensus ad Inferos – Planctus Mariae – Passioni narrative e drammatiche – 
intarsi latini. 
KEYWORDS: 
Niccolò da Verona – Harrowing of Hell – Planctus Mariae – Narrative Passions and Passion plays 
– latin inlays. 
 
 

Fatta eccezione per la celebre Passion di Clermont, e prima della lunga stagione 
dei Misteri, la tradizione francese del racconto in versi della Passione di Cristo 
risulta di fatto dominata dalle redazioni della Passion des Jongleurs1, cui si aggiun -

* Nella preparazione del mio intervento per il VII Seminario franco-italiano, così come nella 
stesura e revisione di questo articolo, che ne raccoglie i risultati, i consigli di Luca Morlino sono 
stati preziosi: a lui vanno i miei ringraziamenti sinceri. 
 

1 La Passion des Jongleurs è un poema narrativo in ottosillabi risalente alla fine del XII o all’inizio 
del XIII secolo. È stata edita da Hermann Theben (vv. 1-1554) e da Erich Pfuhl (vv. 1555-3328) 
nel 1909, poi da Frances A. Foster nel 1913, quale fonte della Northern Passion inglese, e infine 
da Anne J. A. Perry (1981) nella versione della Bible des sept estaz du monde di Goffredo di Parigi. 
Pur con tutti i limiti dovuti all’assenza di un glossario e di un commento filologico (cfr. ed. Perry: 
19 e Leclerc Bourdeau 2000-2001), l’edizione Theben – Pfuhl è stata ritenuta la più adatta agli 
scopi che si prefissava questo studio: infatti, mentre il testo stampato da Foster mira a ricostruire 

5



go no il Livre de la Passion2 e solo qualche frammento in origine incluso in tra du -
zioni e compilazioni più ampie sulle «storie di Cristo e la Vergine», come la Passion 
in lasse nel ms. BnF fr. 1444 e un frammento in alessandrini tràdito da un 
manoscritto di Grenoble3. Su questo sfondo, la situazione franco-italiana, dove si 
contano tre passioni narrative originali, appare ragguardevole, e tanto più perché 
uno fra questi poemetti4 ci è giunto con una sicura attribuzione – circostanza 
rara per la letteratura franco-italiana, come per la letteratura medievale in generale5 
–, e peraltro ad un autore, Niccolò da Verona, cui si riconosce la paternità di altre 
due opere6, la Pharsale e la Prise de Pampelune, altrimenti nota come Continuazione 
de l’Entrée d’Espagne. 

Come ha osservato Franca di Ninni, la Passion di Niccolò da Verona (ms. Str. 
App. 39)7 va senz’altro inscritta tra le «letteratissime passioni» di cui parlava 
Contini, e cioè tra «gli adattamenti e i rifacimenti della Passione dell’area ro -
manza»8 di cui il poema di Niccolò sarebbe, per il côté francese, un depositario 
forse terminale9. Ciononostante, continua a mancare uno studio che abbia tentato 
un raffronto incrociato – da una parte con la tradizione francese e dall’altra con 
le altre due Passioni franco-italiane, ossia l’altra marciana, e già del fondo francese 
dei Gonzaga10, del ms. fr. Z. 6 (= 226)11, e quella, più discosta, del ms. BnF 82112 
–, inteso a mostrare la varietà delle forme di appropriazione del poema devoto 
francese in Italia settentrionale. Del resto, un primo ostacolo ad un’indagine 

MARCO FRANCESCON

la base della versione inglese (cfr. ed. Foster: 102), quello di Perry riproduce una versione più 
tarda, d’autore, in cui il poemetto, immesso nella dinamica della grande compilazione biblica 
duecentesca, si trova del tutto avulso dal filone del racconto in versi della Passione (cfr. infra). 
2 Una lunga rielaborazione in versi del racconto della Passione databile all’inizio del XIV secolo, 
anch’essa tributaria della Passion des Jongleurs ma considerevolmente più ricca di accessori narrativi 
– prevalentemente apocrifi – ed esegetici. Si legge nell’edizione approntata da Grace Frank del 
1930. 
3 Cfr. Haines 2005. Il frammento mostra significative, per quanto isolate, somiglianze con 
l’episodio della Passione narrato nella Bible d’Herman de Valenciennes, a partire dall’alessandrino: 
nel frammento di Grenoble, tuttavia, questo non è raggruppato in lasse monorime, come nella 
Bible di Herman, bensì in distici. 
4 Niccolò da Verona, Passion (ed. Di Ninni). 
5 Cfr. Limentani 1976: 361. 
6 La Pharsale e la Continuazione de l’Entrée d’Espagne o Prise de Pampelune (ed. Di Ninni). 
7 Cfr. Bisson 2008: 141-144. 
8 Di Ninni 1981: 407. 
9 Come, più in generale, il franco-italiano «segna […] uno dei punti di arrivo di quel vasto processo 
d’irradiazione linguistica per cui il latino-volgare-galloromanzo dei Franchi si diffuse, dai tempi 
di Carlomagno in poi, in varie regioni d’Europa» (Ruggieri 1962: 168). 
10 Cfr. Novati 1890, Bisson 2008, Morlino 2018b. 
11 Cfr. Bisson 2008: 27-30. 
12 Ystoire de la Passion (ed. Armstrong Wright), tràdita dal ms. BnF fr. 821, n. 244 della Consignatio 
librorum della Biblioteca pavese dei Visconti del 1426 e n. 72 dell’inventario del 1459 (cfr. Thomas 
1911: 581, n. 22; Pellegrin 1955: 128). 

6



comparativa tra le Passioni franco-italiane e quelle francesi consiste proprio nella 
liceità del termine ‘tradizione’ per testi che nella loro fase narrativa (epica o 
romanzesca) si presentano perlopiù come volgarizzamenti (spesso molto fedeli) 
del dettato neotestamentario o di qualche ‘armonia evangelica’, secondo un 
rapporto apparentemente esclusivo con la fonte latina. E il problema vale tanto 
più per le Passioni marciane, come si vedrà. Al di là dei fini edificanti, la stessa 
Passion di Niccolò sembra a prima vista poco più di un esercizio di traduzione e 
adattamento in rima dei Vangeli, tanto che Franca di Ninni, nell’indagarne le 
fonti, preferiva parlare di «tradizione culturale»13: il discorso sulle fonti delle 
Passioni dovrà quindi farsi discorso sui motivi ispiratori e sui temi di fondo che 
ricorrono nel racconto in versi volgari del Calvario attraverso varie epoche e 
geografie – nonché fra generi diversi: nell’insieme delle Passioni in versi francesi, 
infatti, ad una prima fase ‘narrativa’ succede, con uno iato di alcuni decenni, 
almeno stando alle testimonianze manoscritte, la fase propriamente ‘drammatica’ 
dei misteri. 
 
 
1. 
 

Al netto della fedeltà al testo evangelico, definire una tradizione francese del 
racconto della Passione significa rilevare delle costanti di sviluppo interne che 
possano illustrarne l’origine entro le sue condizioni storiche, e al contempo rico -
noscere in queste uno scarto rispetto alla linearità di una traduzione. In questo 
senso, se si vuole intendere la Passione volgare come un genere distinguendola da 
subito dalle altre parafrasi o riscritture bibliche, tutto sembra condurre al planctus 
di Maria ai piedi della croce come forma seminale dell’intera tradizione europea, 
prima ancora del dipartirsi di una linea narrativa, una linea drammatica e una 
linea laudistica14. All’interno del racconto della Passione, il planctus si impone a 
prima vista come un’effusione lirica, un impulso espressivo del dettato – anche 
in senso linguistico, come sembra attestare il fatto che nella nascente tradizione 
latina del dramma di Passione sono in volgare il planctus della Passione cassinese15 
e quello del Ludus de Passione di Benediktbeuern: 

 

LE PASSIONI FRANCESI

13 Di Ninni 1981: 409. 
14 «La Cantio penitentiarum de’ primi flagellanti ebbe per soggetto […] i fatti della passione di 
Gesù e i dolori della Vergine. In verità i Monologhi e i Dialoghi più antichi sono quelli che trattano 
dell’angoscia di Maria a’ piedi della Croce, delle parole profferite da Gesù per confortarla e del 
pianto di lei dopo la morte del Figliolo» (De Bartholomaeis 19522: 212-213). Così, quella 
«giuntura fra cultura cassinese benedettina e quella umbro-marchigiana» che per Baldelli è 
all’origine della forma della lauda si manifesta «in modo tangibile, con prelievi negli strati più alti 
della tradizione cassinese del Pianto della Vergine» (Baldelli 1981: 53; cfr. anche Bino 2008: 394-
401). 
15 Per un inquadramento del Planctus della Compactio VIII nel quadro delle lamentazioni umbro-
cassinesi, e la ricca bibliografia sull’argomento, cfr. Zimei 2012. 

7



1. 
 
[…] mater […] stans cum I[oann]e et aliis mulieribus ante crucem […] versus […] quasi 
ostendens ei v[entre]m in quo Christum portavit. Unde dolens beata V[irgo qui]a loquen[do 
la]troni et matri sue lenti nunquam loquitur cum ingenti cl[amore i]psa bea[ta] Vir[g]o vocat 
ilium crucfixum et coram lo[ricatis …] mag[…] 
 

[E]o te portai  nillu meu ventre. 
Quando te beio  [m]oro presente. 
Nillu teu regnu  agime a·mmente. 
(Passione di Montecassino: 42) 

 
 
2. 
 
Tunc ueniat Mater Domini lamentando, cum Iohanne ewangelista, et ipsa accedens cracem 
respicit crucifixum: 
 

Awe, awe, mich hiût unde immer we! 
Awe, wie sihe ich nv an 
dez liebiste chint daz ie gewan 
ze dirre werlde ie dehain wip. 
Awe, mines shoene chindes lip! 
(Ludus de passione: vv. 248-252) 

 
La tradizione della Passione drammatica è quindi segnata fin dalle sue origini 

da questa exinatio linguistica che ne suggerisce i rapporti con la predicazione 
piuttosto che con la liturgia, insidiando il frusto paradigma positivista che vedeva 
tra l’ufficio liturgico e il dramma sacro medievale un processo evolutivo lineare, 
senza scarti. Pare infatti che il planctus non trovasse inizialmente una sede fissa 
all’interno della liturgia di Passione, ma vi fosse aggiunto all’occorrenza, magari 
a profitto di un uditorio laico: la sua codificazione da parte degli ordini più vocati 
alla cura delle anime, come i canonici di San Vittore in Francia16 e i Benedettini 
di Montecassino in Centritalia, può deporre a favore di questa ipotesi spiegando 
la discontinuità e il ritardo della passione drammatica latina rispetto agli altri 
drammi liturgici17. Più che un embrione del dramma di Passione, secondo il ben 
noto pregiudizio organicista, il planctus segna una lacerazione espressiva del 
simbolo liturgico in cui il programma linguistico del volgare si accorda a quello 
stilistico dello stylo humilis: introducendo un planctus latino, la rubrica dell’altra 
Passione monegasca, il ludus breviter, prescrive che la Vergine «planctum faciat 
quantum melium potest»18, e la didascalia del pianto cassinese che Maria pronunci 
i versi in volgare «quasi ostendens ei ventrem in quo Christum portavit»19. 

MARCO FRANCESCON

16 Cfr. Cattin 2005, p. 94, n. 15; Bino 2018, p. 119, n. 33. 
17 Cfr. Young 1951 [1933]: I, 493. 
18 Ludus breviter de Passione: 516. 
19 Cfr. supra. Così, l’estensore del libro degli offici della cattedrale di Tolosa prescriveva che gli 

8



Nell’indagare le origini del racconto della Passione in versi volgari non andrà 
quindi sottovalutato il rapporto – che si impone come una costante nelle prime 
prove bilingui del dramma sacro, come ha opportunamente mostrato Yvonne 
Cazal20 – tra lingua volgare ed espressività, implicato dall’intenzione allocutiva e 
artistica di una clergie per cui si pone il problema della salvezza dei ‘secolari’21. 
Nel planctus di Maria, in particolare, questa flessione d’accento, questa chenosi 
verbale, ripercorreva il contenuto storico dello spettacolo della Passione e 
avvicinava tanto più l’uditorio – in bocca di Maria il volgare è sermo due volte 
maternus22 – introducendolo da una prospettiva collettiva, sacramentale, sulla 
linea del latino, ad una individuale, patetica, sul piano del volgare23. Sembra così 
profilarsi, quasi come conseguenza immediata dell’intrinseco significato del 
sacrificio di Cristo e della sua esposizione drammatica, una tradizione eminen te -
mente volgare del dramma della Passione, che nella storia della tradizione è 
suggerito dall’incerto primato cronologico della passione latina sulle prime prove 
vernacolari, se è vero che le attestazioni di cui si è parlato sono più o meno 
contemporanee al testo francese da cui si dipartono sia la linea narrativa che quella 
dei misteri24, la Passion des Jongleurs. 

 

LE PASSIONI FRANCESI

attori recitassero da una cattedra circondata da panni bianchi, onde la vista dello spettacolo non 
suscitasse turbamento eccessivo negli astanti (Young 1951 [1933]: I, 698). 
20 «L’hétérogénéité des passages en langue vulgaire n’est jamais seulement d’ordre linguistique. 
Quand cette dernière se porte sur des refrains ou des déplorations, l’opposition linguistiques 
accompagne une alternance fonctionnelle et stylistique puisque le discours dramatique latin qui 
assure le déroulement de l’action, telle qu’elle est rapportée par le récit scripturaire, se voit 
interrompu et immobilisé par le lyrisme et la récurrence propre aux refrains» (Cazal 1998: 209). 
Ciò vale tanto più per i planctus, tra i quali è opportuno ricordare anche il lamento bilingue della 
Maddalena nella Suscitatio Lazari attribuita ad Ilario di Poitiers: «Ex culpa veteri | Dampnatur 
posteri | Mortales fieri | Hor ai dolor, | Hor est mis frere morz, | Por que gei plor» (Suscitatio Lazari, 
7; cfr. Cazal 1998: 164-169). 
21 Così, ad esempio, l’ordo della repraesentatio figurata della Presentazione della Vergine svoltasi 
ad Avignone nel 1372: «Et notandum quod carmina de Laudibus Virginis suprascripta, que per 
Angelos et personas alias suprascriptas alta voce cantabuntur seu proferuntur, devotissima sunt 
ac certa lacrimabilia pre devotione maxime fidelibus grammaticam intelligentibus; sed quia 
vulgaris populus grammaticam non intelligit, si videtur expediens et nostra Maria dulcissima in 
cordibus devotorum suorum per gratiam insiparaverit, translatari poterunt sepetacta carmina in 
vulgari dictamine et vulgariter simili modo dictari poterunt» (cit. in Young 1951 [1933]: II, 242). 
22 Per il volgare come «langue romane, langue affective, féminine et maternelle», cfr. Cazal 1998: 
240-254. 
23 Cfr. ivi: 206. 
24 Cfr. Hasenohr 1992. Particolarmente vicina alla Passion des Jongleurs è la famiglia delle passioni 
borgognone – tanto che Grace Frank ne parla come della «famiglia della Passion des Jongleurs» 
(Passion du Palatinus: VII) –, giacché, come sembra, uno o più testi provenienti dalla Passion des 
Jongleurs sono stati fonte, indipendentemente, della Passion du Palatinus e della Passion d’Autun 
(cfr. Bordier 1998: 22-38, in part. 23-24; Passion du Palatinus: VII). Ma più da lontano, anche la 
Passione parigina del manoscritto 1131 della Biblioteca di Sainte Geneviève, che pure non ha 
rapporti col ramo borgognone, mostra una parentela con la Passione giullaresca (cfr. Passion de 

9



Occorre, a questo punto, che il discorso sull’origine della Passione tenti innan -
zitutto di chiarirne la posizione fra i sottogeneri del poema biblico facendo propria 
la questione che si era già posto Jean-Robert Smeets: «peut-on parler d’un genre 
biblique?»25. 

Per Smeets, la ripartizione dei poemi biblici fra più tomi del Grundriss attesta 
da sé che le traduzioni, i rifacimenti e le compilazioni volgari della materia biblica 
non vanno considerate come un «genere» particolare, tanto che lo studioso si 
risolve a riunire tutti gli adattamenti francesi dei libri biblici sotto il nome di 
«poema biblico»26. Si tratta allora di capire se essi possono corrispondere, nei 
contenuti e nelle forme, ai generi della letteratura profana27. Grimm è stato il 
primo, nelle pagine del Grundriss, a mostrare come la mancanza di un approccio 
sincronico abbia spesso portato un’estetica normativa a relegare il poema biblico 
ad «caso limite»28, trascurandone i rapporti con i generi profani29. L’esplicitazione 
dei rapporti tra la poesia biblica e le forme dell’epica e del romanzo non si 
fonderebbe su una costruzione a posteriori o su una mera semplificazione didattica 
connessa alla tradizionale sprezzatura per un genere considerato privo di una 
propria autonomia letteraria – o addirittura «genre faux», secondo il tenace stigma 
che vi pose Curtius30 –, ma su un legame vivo, attuale, da imputarsi alla comparsa 
relativamente tardiva della poesia biblica nell’area linguistica romanza e al suo 
inevitabile adattamento ad altri generi narrativi vernacolari31: la Genèse di Evrat 
riprende allora la forma del romanzo32, mentre il Roman de Dieu et sa Mere di 
Herman de Valenciennes è una «geistliche Chanson de geste».33 Tuttavia, non tutti 

MARCO FRANCESCON

Sainte-Geneviève: 41-46). Fa eccezione la Passion di cui ci è pervenuto un lacerto nel frammento 
di Leda, scoperto da Runnals (cfr. Runnals 1984, Bordier 1998: 21-22). 
25 Smeets 1982: 250. 
26 Ibid. Cfr. Grimm 1978: 489: «Es hat daher gute Gründe, wenn die Herausgeber des GRLMA 
den Bereich der mittelalterlichen Bibeldichtung verschiedenen Gattungen und damit Teilbänden 
zugewiesen haben. Zahlreiche Texte konnten zusammen mit der didaktischen und allegorischen 
Literatur (Band VI) behandelt werden, anderes ist den kurzen erzählenden Formen (Band V) 
zuzurechnen. Schließlich kann auch ein späterer Band, der den mittelalterlichen Übersetzungen 
gewidmet sein wird, nicht auf die Bibelübersetzungen und ihren Umkreis verzichten». 
27 «La storia del Bibelepos nel Medioevo pare intrecciarsi con quella di generi diversi. Alcuni testi 
sembrano appartenere di diritto alla letteratura allegorica e didattica, altri ancora al genere 
narrativo, altri ancora, com’è naturale, alla traduzione» (Gambino 1999: 3). 
28 «Einmal abgesehen von ihrer ständigen Referenz auf die lateinische Bibel lassen sich für die 
mittelalterliche Bibeldichtung gattungsspezifische Dominanten kaum rekonstruieren: eben diese 
‘Fremdbestimmtheit’ begründete in der modernen Kritik ihren Mangel an Literarizität, der 
allenfalls noch ein sekundär vermitteltes literaturwissenschaftliches Interesse zuließ» (Grimm 
1978: 488). 
29 Cfr. ivi: 490-491. 
30 Curtius 2022 [1948]: 648. 
31 Cfr. Grimm 1978: 489. 
32 Cfr. ivi: 492, 493. 
33 Ivi: 492, 494. 

10



gli studiosi di poesia biblica in volgare sono concordi nel vedere questa ascendenza 
naturale della scrittura religiosa verso la profana. Secondo Smeets, ad esempio, il 
solo fatto che l’opera di Herman non fosse destinata al canto o alla declamazione, 
ma alla lettura, basta a non farne una chanson de geste – composto all’apogeo 
dell’epica e agli albori del romanzo, il ‘centone biblico’ di Herman sarebbe 
piuttosto un ibrido di entrambi generi34. Quanto alla Genèse di Evrat, la pretesa 
di veridicità degli eventi narrati da parte dell’autore, e dunque l’orgogliosa riven -
dicazione dello statuto di estoire per la sua opera, dissuade dal vedervi un roman 
in senso proprio35. Insomma, non solo non si dovrebbe parlare di un ‘genere’ 
biblico – per quanto lo stesso Smeets si affretti a rimarcare l’ambiguità della stessa 
nozione di ‘genere’36 –, ma il poema biblico non sembra neppure trovare una 
collocazione stabile, ancorché d’appoggio, tra le forme della letteratura profana. 
La classificazione non sembra tenere neppure se ci si attiene ad un criterio metrico, 
dove proprio la letteratura religiosa mostra una varietà di soluzioni e di ibridismi 
che raramente si incontra nella materia profana: 

 
La dicotomia fra chanson de geste e roman, da accogliere sempre con una certa elasticità, 
non trova raffronti nel campo religioso per cui le più diverse eventualità d’utilizzo e 
diffusione d’un testo, legate anche ad una stratificazione sociale e culturale più ampia e 
complessa, creano la possibilità di saggiare una più vasta gamma di forme e di ritmi37. 
 
Così, ad esempio, l’autore dell’anglonormanno Poema sull’Antico Testamento38 

raggruppa i suoi decasillabi alternativamente in lasse e couplets; Herman de 
Valenciennes predilige la lassa in alessandrini, ma non disdegna un ricorso occa -
sionale al décasyllabe; e l’anonimo parigino del manoscritto BnF 763 passa senza 
remore da un metro all’altro «por mains ennuier» il lettore39. 

LE PASSIONI FRANCESI

34 Cfr. Smeets 1982: 250-251. Lo stesso Grimm, del resto, notava come Herman traesse ispirazione 
anche da altri generi letterari, come la letteratura leggendaria apocrifa, le vite dei santi e il dramma 
liturgico. Le stesse denominazioni di genere ricorrono vaghe e incerte nell’opera, dove romanz e 
chanson sono usate in sinonimia (cfr. Grimm 1978: 495, Rachetta 2014: 68, 94). Più di recente, 
sul problema del genere della Bible d’Herman e del poema biblico nel suo complesso, è tornata 
Maria Teresa Rachetta, distinguendo tra una «littéralisation de premier degré», dove l’opera non 
si rifà ad un genere predefinito e quindi, in qualche modo, contribuisce a fondare il proprio genere, 
e «littéralisation de deuxième degré», dove l’opera – e nel caso specifico, il poema biblico – mostra 
di rifarsi scopertamente ad un genere precostituito: sulla scorta di Segre, Rachetta ritiene che 
«dans le deuxième moitié du XII siècle, la laisse pouvait être utilisée dans un texte sans que celui-
ci soit inséré automatiquement dans une tradition prédéfinie (‘littéralisation de deuxième degré’)» 
e dunque che nella Bible d’Herman la lassa sia «un aspect stylistique et non une marque 
d’appartenance à un genre» (Rachetta 2014: 90). 
35 Cfr. Smeets 1982: 251-252. 
36 Cfr. ivi: 256. 
37 Cingolani 1985: 23. 
38 Poème anglo-normand sur l’Ancien Testament (ed. Nobel). 
39 Bible anonyme (ms. BnF fr. 763) (ed. Szirmai): v. 900. 

11



Il quadro è certamente complesso, ma offre, credo, gli elementi per una sintesi. 
Raramente40, infatti, gli studi sui volgarizzamenti dei libri biblici hanno tentato 
una visione di insieme che tenesse conto delle variabili storico-culturali dei 
contesti di redazione, proseguendo la via tracciata da Alberto Varvaro, e che già 
Jean Leclercq aveva suggerito di intraprendere41; anzi, proprio la riduzione di 
questa varietà di materiali sotto l’insegna di ‘poema biblico’ ha fatto sì che non 
ne venissero adeguatamente messi in luce gli elementi di continuità e rottura. 

Va detto innanzitutto che i primi volgarizzamenti biblici riguardano solo 
singoli libri dell’Antico Testamento: le grandi compilazioni legate all’ambiente 
universitario parigino appartengono al XIII secolo, mentre le prime e rare versioni 
‘estese’ della Bibbia rappresentano esempi così isolati da apparire avulsi da qualsiasi 
programma letterario42. Perciò, escludendo dal computo l’anonimo poema 
anglonormanno sull’Antico Testamento e la «Bibbia mariale»43 di Herman de 
Valenciennes, i volgarizzamenti in versi dei libri biblici composti entro il XII 
secolo (o XIII ineunte) e giunti sino a noi sono i seguenti44: 

 
1. i Proverbi di Salomone, scritti da Sanson de Nanteuil per Aëliz de Cundé45; 
2. la Parafrasi del Cantico dei Cantici del ms. 173 della Biblioteca Municipale 

di Mans46; 
3. la Délivrance du peuple d’Ïsrael, una parafrasi dell’Esodo, tràdita dallo stesso 

manoscritto della Parafrasi al Cantico dei Cantici, e forse da attribuire allo stesso 
autore47; 

4. la parafrasi al salmo XLIV, Eructavit cor meum…, da alcuni attribuita ad 
Adamo di Perseigne e dedicata a Marie de Champagne48; 

5. la Genesi di Evrat, anche questa dedicata a Marie de Champagne49; 

MARCO FRANCESCON

40 Tra le eccezioni significative va senz’altro ricordato lo studio di Rachetta 2014 di cui supra. 
41 «Si l’on s’intéresse moins aux textes eux-mêmes – à la manière des philologues – qu’aux 
personnes qui s’en servaient, les question à poser sont celles de savoir qui traduit, copie, lit, 
conserve, achète quelles traduction, de quels livres, pour qui, à quelles époques et où. Ceux 
derniers problèmes – celui des temps et celui des régions sont connexes» (Leclercq 1979: 264, cit. 
in Varvaro 2001, pp. 493-494). 
42 O comunque originali rispetto alla tradizione profana, e quindi ascrivibili ad una «littéralisation 
de premier degré», dove la resa in versi volgari non rimanda ad un tentativo di mediazione tra la 
l’alterità della materia (biblica, spirituale, in questo caso) e la familiarità del pubblico (laico, 
volgare) al genere (profano) preesistente (cfr. Rachetta 2014). 
43 Smeets 1968: 53. 
44 La lista è in parte ripresa da Varvaro 2001: 494-495. L’Estoire de Joseph (ed. Sass) anonima in 
couplet esasillabici a rima baciata va forse esclusa dal computo perché più affine al genere del 
sermone, come il Grant mal fist Adam, a cui risulta prossima anche per lo stile e per il metro. 
45 Proverbes de Salemon (ed. Isoz). 
46 Parafrasi del Cantico dei Cantici (ed. Pickford). 
47 Delivrance du peuple d’Israel (ed. Eickhoff). 
48 Eructavit (edd. Jenkins, Meliga). 
49 Evrat, Genèse (ed. Boers). 

12



6. il Frammento di Berna: poco più di 300 decasillabi monorimi che raccontano 
parte della storia dei Maccabei nello stile della chanson de geste50. 

 
Quasi tutti i testi citati (1) provengono da un milieu cortese51, (2) sono dedicati 

a nobildonne52 – tra le quali spicca il nome di Marie di Champagne –, (3) sono 
in distici di octosyllabe. Nella maggior parte dei casi, inoltre, non si tratta di mere 
versioni, ma di parafrasi esegetiche53, sia la loro glossa improntata all’allegorie in 
senso stretto, ossia al senso cristologico a cui si è soliti riferirsi col nome di 
‘tipologia’, o alla moralité, e cioè al senso morale o ‘tropologia’54. Nella Genesi di 
Evrat, la scelta della forma del romanzo deve essere inscritta entro il programma 
letterario della casa comitale di Champagne; così l’Eructavit antico-francese, 
anch’esso dedicato alla contessa Marie, si distingue per una rimodulazione nel 
senso della caritas cistercense dei valori della fin amor’ che la figlia di Eleonora 
d’Aquitania aveva contribuito così tanto a diffondere nel dominio oitanico. 
Questo processo di «modellizzazione» (per riprendere una categoria di Pulega)55 
si ritrova poi nella parafrasi al Cantico del ms. 173 della Biblioteca di Le Mans, 
di più incerta attribuzione, ma anch’essa dedicata ad un’innominata nobildonna 
e riconducibile ad un milieu aristocratico del Nord-Est della Francia56. 
Nell’esperienza così rarefatta ed effimera della prima poesia biblica in lingua 
volgare non vanno quindi trascurati gli elementi formali e contenutistici che 
inclinano al romanzo, e tanto più nel mostrare l’atteggiamento degli autori nei 
confronti delle loro fonti biblico-latine. Se infatti, come lamentava Grimm, gli 
studi sul poema biblico di epoca positivistica hanno più spesso privilegiato il 
rapporto tra testo volgare e originale latino, trascurando le relazioni con i generi 
profani, d’altra parte occorre rimarcare, almeno a quest’altezza, l’alterità del fatto 

LE PASSIONI FRANCESI

50 Chevalerie de Judas Macabe (ed. Stengel). 
51 Cfr. Varvaro 2001: 500. 
52 Cfr. ivi: 501. 
53 Cfr. infra. 
54 La distinzione tra senso allegorico e morale è chiarita dall’autore della parafrasi al Cantico del 
ms. 173 della Biblioteca di Le Mans (vv. 113-120) e ritorna nell’esegesi della Delivrance («Cist 
dobles fruiz me senefie | Moralite, allegorie, | Par qui la fois est confermee |Et vostre vie 
enlummee», vv. 17-20). Lo stesso metodo sembra presiedere anche alla glossa dell’Eructavit e dei 
Proverbes de Salemon anglonormanni, benché non vi sia esplicitato. 
55 Pulega 1995: 90. 
56 Cfr. Paradisi 2009: 90 e ss. La dubbia notizia riportata dalla Storia della contea di Guines di 
Lambert d’Ardres su un volgarizzamento «de Latino in Romanum», «non solum ad litteram, sed 
ad misticam spiritualis interpretationis intelligentiam» dedicato da «Landericum de Wabbanio» 
al conte Baldovino di Guines ha a lungo oscurato il riferimento, nel congedo, ad una non meglio 
precisata dedicataria: «Por l’oneur Deu premierement, | Aprés por nostre enseignement | E por 
celi cui jo present | A Deu, quant jo le sai present, | Ki me pramist k’ele por moi | Deu prieroit, 
e fait, jo croi, | Ai de rimer paine soferte. | Or sui venuz a bogne certe. | Ici vueil jo metre ma cire, 
| Ne m’en orreiz ore plus dire. | Mais tant requier que cist romanz | Unkues ne viegne en main 
d’enfant» (Parafrasi del Cantico, vv. 3495-3506). 

13



volgare, e specie quando si tratta di letteratura religiosa57: nella necessità di una 
sintesi, le due prospettive (testo volgare-fonte latina / testo volgare-generi volgari) 
non devono escludersi a vicenda. Si può quindi scorgere un nesso tra l’intenzione 
esegetica che guarda allo strato più profondo del testo, riposto al di sotto della 
littera, e la scelta del metro narrativo della tradizione cortese, in cui, per riprendere 
le parole di Zumthor, «le relazioni [sintattiche] si organizzano in profondità, la 
pura contiguità temporale e spaziale, consecutività di superficie, si staglia su un 
intreccio di concessioni, di condizioni, di finalità profonde», in un «dinamismo 
sintattico […] una progressione verso un dopo, che si oppone così nettamente 
alla paratassi epica»58. Non sorprende allora che il volgarizzamento dei Maccabei, 
libro delle res gestae d’Israele, nel tenersi ad una narrazione evenemenziale, a filo 
dell’historia, scelga inversamente il metro dell’epica59. Sebbene, com’è stato detto, 
la dicotomia ‘romanzo / chansons de geste’ tenda a semplificare all’eccesso il quadro 
generale dei volgarizzamenti biblici, in realtà disponibili ad una varietà di soluzioni 
ritmiche, anche miste60, una volta vagliato il corpus dei volgarizzamenti duecen -
teschi si può dire almeno che i due generi profani forniscono un principio formale 
che, proprio nell’alterità del volgare, non può essere disgiunto completamente dal 
contenuto, e a cui una materia per definizione latina, nel suo trasfondersi, tende 
ad aderire spontaneamente. 

 
La Passion des Jongleurs si inscrive a fatica in questo quadro61. In distici di octo -

syllabes, essa è parsa ai più come un poemetto narrativo, forse un mimodramma 

MARCO FRANCESCON

57 «Freilich bleiben die genannten Einteilungsversuche insgesamt am Verhältnis zwischen 
volkssprachlichem Text und lateinischer Vorlage ausgerichtet und vernachlässigen neben der 
säkularen Tradition lateinischer Bibeldichtung alle Beziehungen zu anderen volkssprachlichen 
Erzählgattungen in der Synchronie des zwölften und dreizehnten Jhs, so als hätte die 
Bibeldichtung “Chevalier seul” gespielt. Diese bemerkenswerte Blindheit der kanonisierten 
literaturgeschichtlichen Fragestellungen erklärt sich aus der künstlichen Isolierung des 
«Sonderfalles Bibeldichtung», dem zwar als Traditionsstrang Aufmerksamkeit gewidmet wurde, 
dessen synchrone Verflechtungen man aber vernachlässigen zu können glaubte» (Grimm 1978: 
470). 
58 Zumthor 1972 [1973]: 417 [354]. Grimm sottolinea come per Evrat la forma romanzo si 
offrisse come la più adatta non solo alla trasposizione del testo biblico in volgare, ma anche, e 
soprattutto, alla trasmissione della glossa: «Del enromancier nos respont | Por lo plain ke la glose 
espont» (vv. 7-8) (cfr. Grimm 1978: 493). 
59 «la glossa resta marginale nella Estoire de Joseph; aggiungerei che non c’è proprio glossa nei 
Maccabei in versi. La ragione ci pare abbastanza chiara: in ambedue i casi si tratta di libri biblici 
la cui utilizzazione è sottratta all’uso propriamente religioso. L’Estoire de Joseph è ricavata da Genesi 
37, 39-46, 7, ma si tratta sostanzialmente di un romanzo biografico di avventura. Maccabei, a sua 
volta, è una vera e propria Chanson de Geste» (Varvaro 2001: 507). 
60 Cfr. supra. 
61 Da qui la sua esclusione dal corpus dei volgarizzamenti biblici di Duecento e primo Trecento da 
parte Varvaro, che motiva così la scelta: «non accolgo in questo catalogo la Passion des jongleurs, 
di cui pure c’è un ms. inglese della prima metà del sec. XIII […] la Passion potrebbe anche risalire 

14



recitato da più voci e animato con vari espedienti paradrammatici62, come ad 
esempio attraverso l’uso di immagini; ma tutte le tesi a favore di una sua ese -
cuzione drammatica sembrano scontare il pregiudizio storicista che vede in essa 
il testo d’incubazione dei misteri francesi, destinati a comparire solo un secolo 
più tardi – almeno stando alle testimonianze manoscritte. Di certo vi risuona 
l’eco dell’oralità, ricorrente in formule epiche e apostrofi all’uditorio che farebbero 
pensare ad un’esecuzione giullaresca, declamatoria o sermocinale; eppure esse 
convivono con le vistose tracce di una concezione clericale, come l’assenza di rima 
mnemotecnica e il cospicuo ricorso agli intermezzi narrativi, tipici della fase 
aurorale (e ‘regolare’) del dramma liturgico63. È questa apparente connivenza tra 
un mester de Juglaría e mester de Clerecía ad aver persuaso Anne Perry, editrice 
della versione che si trova nella Bible de sept estaz du monde di Goffredo di Parigi, 
della sovrapposizione tra una fase ‘giullaresca’ e ‘clericale’ nella concezione ed 
esecuzione del testo, probabilmente redatto da un chierico e in seguito affidato a 
jouculatores professionisti per la sua rappresentazione64. 

Quale che sia stata, o siano state le modalità d’esecuzione della Passion des 
Jongleurs, credo che per definirne il genere nel quadro dei volgarizzamenti biblici 
antico-francesi non si possa prescindere, come si è già detto, dal senso dell’ope -
razione del volgarizzamento, da quello che si potrebbe dire il suo programma. 
Ora, nelle parafrasi esegetiche di cui si è parlato il volgare assurge a tutti gli effetti 
a lingua della glossa: traduzione e ‘splanamento’ sono un tutt’uno nell’impegno 
assunto dal poeta nei confronti del suo uditorio secolare65, che si potrebbe 
chiosare, con una dittologia forse impertinente, come una volontà di ‘volgarizzare 
ed esporre’66. Del resto, i racconti del Genesi (Evrat) e delle nozze tra Dio e il 

LE PASSIONI FRANCESI

al sec. XII, ma va considerata, più ancora degli altri (nessuno dei quali è propriamente una 
versione), un testo che prende solo lo spunto dalla Bibbia» (Varvaro 2001: 495, n. 11). 
62 Sulla mise en scène o semplice esecuzione della Passion des Jongleurs, cfr. ed. Perry (1981): 70-
74. Il mimus e lo ioculator tendono a sovrapporsi nel teatro medievale, da Agobardo (Liber de 
dispensatione, PL 104, col. 249) ad Uguccione da Pisa (Derivationes, M 105: 770-771) (cfr. Nicoll 
1989 [1931]: 69-80). Sul monologo drammatico nel repertorio giullaresco, cfr. De Laude 2001. 
63 Cfr. Noomen 1956 e 1958; cfr. ed. Perry (1981): 81-86. 
64 «La PJ provient sans aucun doute d’un milieu clérical, produite par un auteur assez savant et 
capable de puiser dans les sources latines ecclésiastiques et apocryphes; mais, comme l’indique 
son titre, c’est en même temps un œuvre destinée à être récitée ou lue en public par des jongleurs 
ou des exécutants professionnels, et en cela elle participe à la technique orale commune aux 
épopées et aux vies des saints» (ed. Perry [1981]: 21). 
65 Ragione in più per preferire, con Varvaro, il termine ‘traduzione’ a quello di ‘parafrasi’: «Da 
un lato, alcuni degli autori parlano proprio di traduzione […], così come altri parlano di esegesi 
[…], anche se le operazioni che compiono sono analoghe; d’altro canto, coloro che nel sec. XIII 
‘traducono’ in volgare altri testi, si comportano con la stessa libertà dei nostri ‘parafrasti’. Insomma, 
tradurre e parafrasare non sono per quell’epoca cose diverse, sicché non vedo ragione per non 
usare il termine consueto, che ha il vantaggio di porci esplicitamente il problema di cosa significhi, 
allora, traduzione» (Varvaro 2001: 493). 
66 Il riferimento è ovviamente a Folena 2021 [1991], nonché alla postilla di Morlino 2014a. 

15



popolo d’Israele (pseudo-Landri de Waben, pseudo-Adamo di Perseigne) erano 
ritenuti fin da Origene i meno adatti ad una lettura storica, o comunque letterale, 
e i più adatti ad un’interpretazione allegorica che ne svelasse la verità adombrata 
per figuras. La Passione, invece, è essa stessa il contenuto di questa verità: nel 
movimento digradante della traduzione il tratto esegetico è quindi in parte 
sostituito da un altro tratto, anch’esso intimamente implicato con la resa volgare, 
che si può indicare fin d’ora come espressivo. Rilanciando il problema dei generi 
dall’ambito della letteratura profana in quello della letteratura religiosa, si può 
dire che mentre le parafrasi esegetiche guardano al commentario – e in particolare, 
per ragioni su cui non è possibile soffermarsi in queste pagine, al commentario 
monastico67 –, la passione in versi volgari, fin dai suoi esordi, mostra più affinità 
col sermone, al cui movimento retorico e intenzione parenetica sono sottese le 
costanti che, come si è detto all’inizio, ne individuano la tradizione. E la storia di 
questa tradizione raccomanda di guardare, sia per la corrente narrativa che per la 
corrente drammatica, alla Passion des Jongleurs, ritrovando nei suoi polimorfismi 
rispetto ad un’ipotetica resa neutrale del testo evangelico le linee prevalenti di 
sviluppo, definitorie di quella che si può dire la ‘teologia’ delle Passioni in versi 
francesi. 

 
1.1 

 
La prima linea tracciata dalla tradizione delle Passioni in versi francesi può 

essere definita soteriologica perché approfondisce il tema della portata salvifica 
della Passione di Cristo attraverso i richiami al peccato di Adamo e l’episodio del 
Descensus Christi ad Inferos. Sia nella Passion des Jongleurs che nel Livre de la Passion, 
Adamo assurge a figura dell’umanità caduta nel Peccato Originale e redenta col 
sacrificio di Cristo: la sua stessa presenza tradisce un’affabulazione sermocinale, 
dove il nome di ‘Adam’ oscilla sempre tra cristallizzazione retorica, come epitome 
del pubblico, e incarnazione drammatica. Non a caso esso ricorre spesso nelle 
apostrofi dell’autore al suo uditorio, a ricordare il peccato che rese il sacrificio di 
Cristo necessario: 

 
Oiez tretuit communalment, 
Dont nostres sires nos reprent! 
[…] 
Plus volentiere oroit conter, 
Coment Rolan[s] ala joster 
A Olivier son compaignon, 
K’il ne feroit la passion 

MARCO FRANCESCON

67 A questo riguardo, mi permetto di rinviare a al mio contributo per la silloge postcongressuale 
del XLIX Convegno Interuniversitario di Bressanone, attualmente in corso di stampa (cfr. 
Francescon cds). 

16



Ke dex soufri o grant enhan 
Por le pechié ke fist Adan. 
(Passion des Jongleurs, Prologo VU, vv. 1-28) 
 
Ceste angoisse ceste dolour 
Toute fei’s pour nostre amour 
Pour nous reembre de fourfait 
Qu[e li] premier[s hom] avoit fait. 
(Passion des Jongleurs: vv. 417-420) 
 
Print cher en la Vierge Marie 
Pour sauver l’umaine lignie, 
Qui perissoit par le pechié 
De quoy Adam fut entechié 
Et conment Dieu vout pour nous nestre 
Et Dieu et homme entre nous estre 
(Livre de la Passion: vv. 21-26) 
 
Pour tez amis hors d’enfer traire, 
Dieu, ten sanc n’en es pas aver. 
Pour lez meffais d’Adam laver… 
(Livre de la Passion: vv. 1580-1582) 
 
La sizieme heure du jour fu 
Que Dieu pendi en croys tout nu, 
A telle heure conme en la pomme 
Mordi Adam le premier homme. 
(Livre de la Passion: vv. 1619-1622) 
 

Fino a che punto la rievocazione della colpa del primo uomo si prestasse ad 
un sermone destinato ai laici è cosa che mostrano con chiarezza il sermone Grant 
mal fist Adam68 e il celebre Jeu d’Adam69, dove il Progenitore, colto nella cornice 
liturgica della Settuagesima che fornisce al dramma il suo pretesto, o paratesto70, 
si staglia sulla scena come figura dell’umanità, e in particolare dell’umanità 
secolare, l’ordo laicorum. Quanto alle Passioni in versi, gli attacchi, soprattutto, 
suonano a volte come veri e propri sermoni, e ciò non è meno vero per il dramma 
– come nel prologo della Passion de Sainte Geneviève71 –, nella cui messa in scena, 
tuttavia, la presenza di Adamo è spesso resa superflua: e precisamente dalla 
presenza del pubblico72. 

LE PASSIONI FRANCESI

68 Grant mal fist Adam (ed. Suchier). 
69 Jeu d’Adam (ed. Hasenohr). 
70 Cfr. ivi: LVIII-LXX. 
71 Passion de Sainte-Geneviève: vv. 1-137. 
72 Come osservava Warning riprendendo un concetto di Szondi, «l’“assolutezza” del dramma 
moderno, cioè la scissione tra la situazione interna del dramma e quella esterna dello spettatore, 
non può avere niente a che fare con il dramma religioso» (Warning 1989 [1979]: 113). 

17



In questo dramma della salvezza, il contrappunto al peccato originale è la 
liberazione di Adamo, Eva e i Patriarchi dalle grinfie dell’Inferno da parte di Cristo 
che, morto, irrompe nell’Oltretomba dopo averne scardinato i bronzei serrami: è 
il cosiddetto Descensus Christi ad Inferos, il cui referto più celebre, variamente 
ripreso da tutte le Passioni in versi, costituisce la seconda e più antica parte del 
Vangelo di Nicodemo. Anche se assente dai Vangeli canonici, tuttavia, il racconto 
del Descensus era ben presente nella liturgia di parasceve73, così come nell’inno -
grafia dedicata all’Adoratio crucis fin dal IV secolo e ancora nelle sequenze di San 
Vittore74, che testimoniano di un trattamento del motivo infernale del tutto 
indipendente dalla fonte apocrifa. È interessante quindi notare come il Descensus 
della Passion di Clermont, strettamente imparentata all’inno ambrosiano, non sia 
in nulla tributario del Vangelo di Nicodemo: 

 
Christus Jesús, qui Deus es vers 
qui semper fu et semper er, 
ja fos la charns de lui aucise, 
regnet pero cum anz se fisdret. 
 
Qua e˙l’enfern dunc asalit, 
fort Satanàn alo venquit; 
per soa mort si l’a vencut 
que contra omne non a vertud. 
 
Etqui era li om primers 
e˙l soi enffant per soi pechet; 
e li petitet et li gran 
etqui estevent per mulz anz. 
 
Quar anc non fo nulom carnals, 
en cel enfern non fos anaz, 
usque vengues qui, sens pechet, 
per toz solses comuna lei. 
 
Argent ne aur non i donat 
mas que son sang et soa carn; 
d’eg cel enfern toz los liuret, 
en paradis los arberget. 
 
(Passion di Clermont: XCIII-XCVII) 
 

Questo perché con la Passion di Clermont si è ancora ad una fase per così dire 
‘lirica’ del riadattamento volgare della Passione, laddove il Vangelo di Nicodemo 
darà impulso a quella propriamente epico-romanzesca, e all’occorrenza dram ma -

MARCO FRANCESCON

73 Cfr. Hardison 1969: c. IV. 
74 Sul tema del Descensus nell’innografia mediolatina, cfr. Messenger 1936. 

18



tica. Il suo fulcro è, non a caso, un dialogo; quello che comincia con l’imperativo 
Adtollite portas rivolto da Cristo a Satana: 

 
Et cum haec ad invicem loquerentur Satan princeps et inferus, subito facta est vox ut 
tonitruum et spiritualis clamor Tollite portas principes vestras, et elevamini portae aeternales, 
et introibit rex gloriae. Haec audiens inferus dixit ad Satan principem Recede a me et exi 
de meis sedibus foras: si potens es praeliator, pugna adversum regem gloriae. Sed quid tibi 
cum illo? � eiecit inferus Satan foras de sedibus suis. Et dixit inferus ad sua impia officia 
Claudite portas crudeles aereas et vectes ferreos supponite et fortiter resistite, ne captivemus 
tenentes captivitatem […] Videns inferus quia duabus vicibus haec clamaverunt, quasi 
ignorans dicit Quis est rex gloriae? Respondens David ad inferum ait Ista verba clamoris 
cognosco, quoniam ego eadem per spiritum eius vaticinatus sum. Et nunc quae supra dixi 
dico tibi Dominus fortis et potens, dominus potens in praelio, ipse est rex gloriae […] 
(Evangelium Nicodemi, A, v, pp. 397-398). 
 
Molti passi dell’Antico Testamento, poi ripresi dalla liturgia, si lasciavano 

interpretare come profezie della discesa di Cristo agli Inferi e l’autore del Vangelo 
di Nicodemo sembra aver attinto ovunque a piene mani: Os 3, 24, ad esempio, 
deve aver ispirato la figura dell’ultimo nemico, difratta tra Morte e Inferno, e Is 
45, 2 o il Salmo 106 (14, 16) le «porte bronzee» e i «serrami di piombo» dell’Ol -
tre tomba75. Ma l’imperativo Adtollite portas si trova solo nel Salmo 23, da cui 
sono tratte un’antifona cantata durante la processione delle Palme e il Canticum 
triumphale, che poteva essere annesso all’Adoratio crucis tra Depositio ed Elevatio, 
rievocando così il Descensus. 

 
1. 
Adtollite portas principes vestras | et elevamini portae aeternales | et introibit rex gloriae | 
quis est iste rex gloriae | Dominus virtutum ipse est rex gloriae. (Ps 23, 9-10) 
 
2. 
Tollite portas, principes, vestras, et elevamini, portae aeternales, et introbit rex gloriae. 
Versus: Quis ascendet in montem Domini, aut quis stabit in loco sancto ejus? Innocens 
manibus, et mundo corde76. 
 
3. 
Cum rex gloriae Christus infernum debellaturus intraret, et chorus angelicus ante faciem 
ejus portas principum tolli praeciperet, sanctorum populus, qui tenebatur in morte 
captivus, voce lacrimabili clamaverat: Advenisti desiderabilis, quem expectabamus in 
tenebris, ut educeres hac nocte vinculatos de claustris. Te nostra vacabant suspiria; te larga 
requirebat tormenta; tu factus es spes desperatis, magna consolatio in tormentis77. 
 

LE PASSIONI FRANCESI

75 «Portas aereas conteram et vectes ferreos confringam» (Is 45, 2). «Et eduxit eos de tenebris et 
umbra mortis | et vincula eorum disrupit (…) | quia contrivit portas aereas | et vectes ferreos 
confregit» (Ps 106, 14-16). 
76 Gregorio Magno, Liber antiphonarius, PL 78, col. 643A. 
77 Cit. in Young 1951 [1933]: I, 151. 

19



Proprio questo potrebbe indurre a vedere nel Descensus della Passione dram -
matica un successivo sviluppo della liturgia, non fosse che nell’antifona le porte 
varcate da Cristo in trionfo sono quelle del Paradiso: così, negli inni, sin da Beda 
e ancora in Abelardo, l’epiteto rex gloriae si trova normalmente in riferimento al 
Cristo dell’ascensione. In effetti, le portas aeternales menzionate nel Salmo 23 
potevano diventare le porte infernali solo per estensione, e quasi per antifrasi, 
ovvero identificandosi alle portas aereas abbattute dal Figlio dell’Uomo nel Salmo 
106. Secondo l’esegesi più tradizionale, nel Salmo 23 sono gli angeli a pronunciare 
la domanda Quis est iste rex gloriae?, perché restano attoniti di fronte all’aspetto 
u mano del Verbo, che non riconoscono, e questo spiega l’utilizzo del dialogo du -
rante la processione delle Palme: già Gregorio Magno, infatti, vedeva nell’ingresso 
di Cristo osannato come re nella Gerusalemme terrestre una figura del Verbo 
salutato dagli angeli come «Re di Gloria» alle soglie della Gerusalemme Celeste78. 
Al contrario, sebbene il motivo del Descensus fosse ampiamente frequentato 
dall’innografia, e specie da quella pasquale, il Salmo 23 vi si trova raramente ad 
litteram. 

Eppure, solo la formula (Ad)tollite portas, presente nell’antifona ma assente dal 
Canticum Triumphale, poteva dare impulso alla drammatizzazione dell’episodio79, 
come avviene nella Passion des Jongleurs e in testimonianze più tarde del dramma 
liturgico latino80: 

 
Ovrés vos portes… 
(Passion des Jongleurs: v. 1573) 
 

Perciò, dal momento che l’antifona tratta dal Salmo 23 reca l’imperativo 
‘drammatico’ del trionfo di Cristo, che però è collocato in paradiso, e inversa -
mente il Canticum Triumphale attribuisce l’epiteto Rex Gloriae del Salmo 23 al 
Christus triumphans nel Descensus ad Inferos, ma senza l’attacco ‘drammatico’ 
(Ad)tollite portas, la fonte, diretta o indiretta, per il Descensus delle Passioni 
drammatiche e narrative, deve essere indicata proprio nel Vangelo di Nicodemo: 
 

MARCO FRANCESCON

78 Gregorio Magno, Homiliae in Hiezechihelem, PL 76, coll. 985B-986A. 
79 Cfr. Young 1951 [1933]: I, 161. 
80 Come nell’Elevatio di San Gallo (XV sec.), dove l’antifona Adtollite portas è intonata tre volte 
mentre la porta è colpita con la Croce, in signum redemptionis animarum ex limbo (Young 1951 
[1933]: I, 164); o del monastero di Barking, dove i membri del convento rappresentano le anime 
dei patriarchi relegate all’inferno («figurantes animas sanctorum Patrum ante adventum Christi 
ad inferos descendentes») e il sacerdos incarna la «personam Christi ad inferos descensuram» (cfr. 
Young 1951 [1933]: I, 165). 

20



 
Se è vero che la Passion des Jongleurs si rifà all’Apocrifo, è vero anche che il suo 

riadattamento del Descensus risulta piuttosto rimaneggiato e succinto, laddove 
Goffredo di Parigi, che include la Passion des jongleurs nella sua Bible des sept estaz 
du monde, ne interpola una lunga versione (vv. 2376-3062), quasi letterale, 
tradotta di sua mano o tratta da uno degli adattamenti in prosa o versi francesi 
che circolavano al tempo81. Ciò non sorprende se si considera il gusto di Goffredo 
per l’accumulo di materiali anche eterocliti, nel pieno stile della compilazione 
biblica duecentesca: nonostante gli aggetti apocrifi, il profilo della Passion des 
jongleurs sembra invece più severo nell’insieme, e sottoposto ad un maggior 
controllo dottrinale. Ad esempio, quando l’autore del poemetto riprende dal 
Vangelo di Nicodemo la formula imperativa del Salmo 23 pare al contempo 
peritarsi di identificare le porte ‘bronzee’ del Salmo 106 con quelle ‘eterne’ del 
Salmo 23, laddove nell’apocrifo l’equivoco innescava una curiosa alternanza, nella 
versione latina A, tra le portas aeternales e le portas infernales82: 

 

LE PASSIONI FRANCESI

81 Sulle quali, cfr. Agrigoroaei 2011. 
82 Evangelium Nicodemi, A: V, 398.  

21

Passion des Jongleurs, vv. 1554 -1576 
 
A ynfier est alés tout droit, 
Illuekes ses amis trouva 
Que il defors en amena. 
La vint Jesus premièrement 
A ches qui erent en tourment 
Pour le forfait del premier homme 
Qui sour defois manga la pomme. 
As portes qui furent fermees 
Et de l’aversier encombrees 
En est venus sans demorance; 
Car de ses amis ot pesance. 
Or oiés, come il les ot chiers. 
Quant il a au sala premiers, 
Anchois qu’il fust resuscités, 
Ne que il fist en chiel montés! 
As maistres princes de l’ynfier 
Qu’estoient as portes de fer 
Parla Jesus molt simplement 
Dont il furent puis molt dolent : 
«Ovrés vos portes, [soudui]ant, 
[Encontre] le roi [tot] poissant 
Qui pour ses amis est venus 
Que vous avés laiens [rep]us!  
[…]

Evangelium Nicodemi, A, V, pp. 397-398 
 
Et cum haec ad invicem loquerentur Satan 
princeps et inferus, subito facta est vox ut 
tonitruum et spiritualis clamor Tollite portas 
principes vestras, et elevamini portae aeternales, 
et introibit rex gloriae. Haec audiens inferus 
dixit ad Satan principem Recede a me et exi de 
meis sedibus foras: si potens es praeliator, 
pugna adversum regem gloriae. Sed quid tibi 
cum illo? E eiecit inferus Satan foras de sedibus 
suis. Et dixit inferus ad sua impia officia 
Claudite portas crudeles aereas et vectes ferreos 
supponite et fortiter resistite, ne captivemus 
tenentes captivitatem […] Videns inferus quia 
duabus vicibus haec clamaverunt, quasi 
ignorans dicit Quis est rex gloriae? Respondens 
David ad inferum ait Ista verba clamoris 
cognosco, quoniam ego eadem per spiritum 
eius vaticinatus sum. Et nunc quae supra dixi 
dico tibi Dominus fortis et potens, dominus potens 
in praelio, ipse est rex gloriae […]



As maistres princes de l’ynfier 
Qu’estoient as portes de fer. 
(Passion des Jongleurs: vv. 1569-1570) 
 

Questa unità di struttura discende dall’unità del significato cristologico della 
Passione, incardinato sul rapporto tra il Peccatore e il Redentore. A ciò sembra 
rinviare anche la scelta, per nulla scontata, di collocare la discesa di Cristo agli 
Inferi immediatamente dopo la morte di Cristo, secondo la versione più conforme 
al Symbolum apostolorum («crucifixus, mortuus, et sepultus; descendit ad inferos»): 
altre Passioni drammatiche porranno la scena del Descensus dopo la resurrezione, 
forse per ragioni di ordine scenico – e cioè per evitare che venissero inscenate due 
resurrezioni, quella vera e propria e quella evocata dalla risalita dagli Inferi83 –, 
ma a prezzo di una certa confusione. In realtà, come suggerisce la successione 
asindetica dei verbi del Symbolum, discesa e risalita erano ritenute isocrone 
rispettivamente alla morte e alla resurrezione, le prime sul piano metafisico, le 
altre sul piano mondano – Cristo, insomma, discende agli inferi morendo e ne 
risale risorgendo. Da qui l’idea che il Salvatore fosse disceso nell’Erebo in anima, 
trovandosi il corpo appeso alla croce e il Verbo presso Dio, e che il suo soggiorno 
infero fosse durato i tre giorni della ‘ricostruzione del tempio’: troviamo un Cristo 
che scende agli Inferi in anima nel Livre de la Passion e un Descensus triduano 
nella Passion franco-italiana del manoscritto Bnf fr. 821: 

 
Dez que de son corps partit l’ame 
Ver enfer tourna sans retraire, 
Car sez amis en voloit trere 
Donc ili i out grant compaignie. 
Le corps fu en la croys sans vie 
Et la deité d’avec luy, 
Et sy fu avec l’ame aussy 
Qu’i vout dedens enfer dessendre 
Pour a sez amis gioire rendre, 
Qui lonc temps l’ourent desiree. 
(Livre de la Passion: vv. 1806-1815) 
 
De cels laisomes or estiere, 
Si torneromes au douce pere 
Qe il est alé tot droitemant 
En l’enferne mout joiosemant. 
Et por qoi? pour secorre ses amis, 
Lesqiels sont en tenebror mis. 
Et ce fu la primier jornée 
Qe fist Yhesus por sa destinée, 
Pois qe il fu mort et crucifiez 
[…] 

MARCO FRANCESCON

83 Cfr. Maas 1942: 132. 

22



Mes il pluroient a tiel dolor, 
Toz les diables davant lor seignor, 
Sa paine et son mal et son forfeit. 
Et le douz rois ailors a dreit 
En menoit ou lui toz ses amis 
Ou mout grant joie en Paradis. 
Ci fu a droit le segont jor 
[…] 
En celle hore est il resuscitez, 
Et hors de la tombe est il ensuz, 
Et alé por de mi cil esperduz 
Qe eront iluec por lui garder. 
Et ce fu en le tierz jor. 
(Ystoire de la Passion: vv. 1259-1285) 
 

Proprio come avviene per l’inferno dei teologi, anche l’inferno dei dramma -
turghi si approfondisce in cerchie ingravescenti, e mentre il dogma riconosce 
l’esistenza di un limbo e di un purgatorio84 la topografia infera si attenua in 
vestiboli, anditi, antinferni. Così, se la ‘prigione’ o ‘gola’85 del Jeu d’Adam accoglie 
ancora indifferentemente Adamo, Caino, Abele e i Patriarchi, Lazzaro («Li Ladre») 
redivivo nella Passion Nostre Seigneur (ms. 1131 della Biblioteca Sainte-Geneviève) 
descrive un inferno dove le pene variano tra i diversi etages86: 

 
Encor y a un autre estage, 
Qui est dessus celui ombrage; 
La est le feu de purgatoire. 
(…) 
En l’autre estage on ne voit goute; 
Je y fu, pour ce le dy sanz doubte; 
Et n’y a celui qui n’atende 
Cely qui paiera l’amende 

LE PASSIONI FRANCESI

84 Benché sia un classico, il libro di Jacques Le Goff (2014 [1981]) sull’argomento è ormai da 
considerarsi ampiamente superato: per ragguagli più recenti, cfr. Cavagna 2012; per i misteri in 
particolare, cfr. Bordier 1998: 92 e ss. 
85 Sull’allestimento scenico del Jeu d’Adam, con particolare riferimento alla mansio infernale, cfr. 
Frank 1944: 16-17, Barillari 2009: 69-70. È più probabile che il non meglio precisato infernus 
del Jeu d’Adam fosse una prigione, più adatta ad ospitare i Padri dell’Antico Testamento (cfr. 
Barillari 2009: n. 27), e non la ‘gola’ infernale di cui si parla nel prologo della Seinte Resurrecion: 
«En ceste maniere recitom | La seinte resurreccion. | Primerement apareillons | Tus les lius e les 
mansions: | Le crucifix primerement | E puis aprés le monument; | Une jaiole i deit aver | Pur les 
prisons enprisoner; | Enfer seit mis de cele part, | Es mansions de l’altre part» (Seinte Resurreccion: 
vv. 1-9). 
86 Se Owen 1970: 243 ha indicato la fonte del racconto di Lazzaro in un sermone pseudo-
agostiniano (PL 39, col. 1929), Runnals (Passion de Sainte-Geneviève: 54) ha in seguito dimostrato 
che nella Passion di Sainte-Geneviève la materia è fornita dall’Elucidarium di Onorio Augusto -
dunense: la Passion francese, tuttavia, appare debitrice di Onorio solo per quanto riguarda la 
descrizione dei supplizi, non per la topografia infernale nei quattro etages (cfr. Bordier 1998: 94). 

23



Pour le pechié du premier homme, 
Qu’il fist par le mors de la pomme. 
Ou quart ly enfant mort né sont (…) 
(Passion Nostre Seigneur: vv. 893-902) 
 

Nell’unità soteriologica che conferisce alle Passioni, tanto drammatiche quanto 
narrative, e nel prolungare l’esposizione della condizione umana nell’Aldilà, 
l’innesto dell’episodio del Descensus ad Inferos rimanda sensibilmente ad un’inten -
zione didattica, morale, ma anche dottrinale del racconto di Passione: si può dire 
anzi che la scena sia essenziale per il costituirsi del mistero a ‘dramma del destino’ 
della città medievale: non però in senso mitologico, ma risolutamente storico87. 
Ancora nei misteri urbani del XIV e XV secolo, la discesa di Cristo agli Inferi 
spalanca una dimensione metafisica sulla scena di un dramma sempre più ‘bor -
ghese’88; nessun dualismo ‘mitico’, infatti, risorge sulla scena del dramma cristiano 
con il descensus, che a ben vedere non è mai l’atto capitale, ma risulta quasi acces -
sorio alla Passione mondana. Se anzi, come ha mostrato Hardison, la vittoria del 
Christus triumphans, Rex gloriae, su Satana domina la celebrazione del triduo 
pasquale e ne modula l’intonazione trionfale con il motivo delle tenebre vinte 
dalla luce89, è proprio nel dramma che essa risulta tanto più ridimensionata ad 
appendice dottrinale della morte di Croce, vero centro dell’azione drammatica. 

MARCO FRANCESCON

87 Ci è data l’occasione, qui, per prendere le mosse dalle tesi che hanno visto nel descensus un 
reflusso dell’elemento mitico all’interno del dramma cristiano (cfr. Bordier 1998: 64), che si 
svolgerebbe all’insegna di un’«intrinseca ambivalenza» (Warning 2001 [1974] e 1989 [1979]) tra 
mito e ufficio liturgico, e in particolare fra il mitologema del Descensus e il teologema della morte 
salvatrice (cfr. Bordier 1998: 63). Così, neppure la ‘simultaneità’ della scena del teatro tardo-
medievale appare come una imago mundi, un’immagine di simultaneità spaziale in cui i 
drammaturghi medievali, come gli artisti coevi, avrebbero «cherché à figurer un état et non pas 
une durée» (Rey-Flaud 1973: 276; cfr. Konigson 1975 e Bordier 1998: 58), ma, esattamente al 
contrario, come un’immagine di simultaneità temporale, sub specie aeternitatis. L’insensibilità al 
tempo, direttamente legata al riemergere dell’elemento mitico – ovvero di un tempo circolare, 
illu strato nel «cerchio magico» di Rey-Flaud – sembra infatti trascurare, come ha giustamente 
osservato Bordier, il soggetto stesso del dramma, e cioè l’Incarnazione e Passione di Cristo (cfr. 
Bordier 1998: 59), la sua ‘magia’ pienamente mondana e storica: è la storia della Salvezza che vi 
è ritratta, come in compendio o in una recapitulatio, nel senso concretamente storico e genealogico 
che vi attribuiva Ireneo di Lione. Allo stesso modo, credo che il realismo del dramma cristiano 
vada posto, almeno in origine, sotto il segno della storia umana piuttosto che del ritorno nel 
mondo della natura e del mito. Il rinvenimento, da parte di Noomen, del palinsesto liturgico del 
primo dramma volgare a noi pervenuto nell’ufficio Settuagesima (cfr. Noomen 1965 e 1968), che 
ricapitolava la storia dell’umanità dal Peccato di Adamo fino all’incarnazione, assume un’importan -
za cruciale in questo senso; perché se è vero che il realismo triviale dei tardi drammi e misteri 
europei si trova fuori tanto dal campo liturgico quanto da quello allegorico (Warning 1989 [1979]: 
126), esso sembra autorizzato all’origine dall’irrompere del mistero e del sublime nel terreno, 
proprio attraverso l’incarnazione. 
88 Cfr. Contini 1949: XVII. 
89 Cfr. Hardison 1969: 145-158. Cfr. anche Righetti 1998 [1950-1959]: 178 e ss. 

24



Così, come negli inni dedicati al tema del Descensus l’epiteto rex gloriae è leitmotiv 
del tema trionfale90, ora il roi de gloire è portato sul Calvario, lì dove non ha più 
speciem neque decorem (Is 53, 2). Il precedente letterario era offerto proprio dal 
Vangelo di Nicodemo, dove Cristo è salutato con una sorta di doppio tricolon 
che insiste, nella giustapposizione di termini antitetici, sul paradosso dell’an -
nienta mento, del Verbum abbreviatum: «magnus et parvus, humilis et excelsus 
(…) mortus et vivus». Così, nella Passion des Jongleurs, il nome del Cristo in 
trionfo è attribuito, con vistoso effetto di contrasto, al Cristo-uomo flagellato e 
deriso: 

 
Sus en la crois fi[e]rent les clos, 
[Touz] li percherent [parmi] les os. 
[Par] les [plaies] en saut li sans 
C’aval s’en ceurt parmi les flans. 
(…) 
En milieu fut le nostre mestre 
Le roi de la gloire celestre. 
(Passion des Jongleurs: vv. 1384-1395) 
 

1.2 
 
Il termine disforico di questo ossimoro riporta al secondo momento di scarto 

delle Passioni volgari, narrative e drammatiche, rispetto ad un ipotetico volgariz -
zamento ‘di grado zero’, e cioè all’elemento in precedenza chiamato ‘espressivo’ – 
dove il termine si presta indicare un’istanza ad un tempo sociolinguistica ed 
estetica91, ovvero a far sintesi del modo in cui una certa intenzione artistica, sorta 
nella rinnovata devotio per il Cristo-uomo, si lega ad una precisa concezione della 
lingua umana e, come corollario a questa concezione, ad un programma di 
traduzione. Sul piano artistico, questa linea può essere cautamente chiamata 
‘realista’, a patto che ne siano precisati i limiti storico-artistici: si tratta, in lettera -
tura, di ciò che Émile Mâle ha indicato per l’arte come «la nascita del patetico 
cristiano»92 e che si illustra con didattica chiarezza nella transizione dal tipo 
iconografico del Christus triumphans a quello del Christus patiens. 

Proprio nella Passion des Jongleurs si può cogliere il correlato letterario di questa 
svolta estetica. Se nel legato lirico della Passion di Clermont si ha solo un accenno 

LE PASSIONI FRANCESI

90 Cfr. Messenger 1936. 
91 E dove idealmente convergono, proprio nel movimento espressivo, la funzionalizzazione stilistica 
e quella meramente comunicativa del bilinguismo, per riprendere le categorie di Paul Zumthor: 
«Par ‘fonctionnalisation’ des oppositions linguistiques, j’entends leur utilisation, dans un but 
stylistique déterminé, en vue de la production d’un effet de surprise, ou d’une évocation 
particulière. J’exclus donc l’emploi de pure nécessité, celui, fréquent, que provoque le “sprachliches 
Unvermögen” sur lequel s’étend Otto Müller» (Zumthor 1960: 306). 
92 Cfr. Mâle 1905. 

25



cursorio alla fustigazione, dove non si segnala peraltro l’irruzione del sangue93, la 
Passion des Jongleurs, quasi anticipando in letteratura ciò che solo più tardi avverrà 
nelle arti figurative, ritrae, e in più scene, un Cristo rigato del sangue che scorre 
copiosamente «aval»: 

 
De la paour que Jesus ot 
Goutes de sanc sa char suot, 
Si gran[s], c’aval [son cors] couroi[en]t 
Et que desus terre chaoi[en]t 
(Passion des Jongleurs : vv. 411-414) 
 
Li sans [en] saut par plusieurs leus, 
Aval s’en court parmi la fache. 
(Passion des Jongleurs : vv. 1136-1137) 
 
Sus en la crois [tout droit l’ont] mis, 
En ses paumes fi[e]rent les clos, 
[Touz] li perchent [parmi] les os. 
[Par] les [plaies] en saut li sans 
C’aval s’en ceurt parmi les flans. 
.I. len fierent parmi les piés, 
Or est Jesus [crucifïez]. 
(Passion des Jongleurs: vv. 1384-1390) 
 

È interessante osservare come qui l’espressione arrivi prima del realismo, ovvero 
come in una rappresentazione non ancora naturalistica del corpo – che resta come 
‘stiacciato’ sullo sfondo, «immagine aperta»94 senza rilievi o vitalità plastica – segni 
l’emersione del sangue, della sua irruzione intensiva, coloristica – che non cessa 
neppure nella Deposizione95 – a fior dell’immagine: sangue tra l’umano e il divino, 
cifra di un realismo informale, ipostatico, del colore che scorre. 

Di nuovo una vulgata positivistica prescriverebbe di guardare alla liturgia, e 
in particolare alla pratica dell’Adoratio crucis, per ritrovare l’origine della rappre -
sentazione drammatica del Cristo sofferente. Com’è noto, i riti di Passione furono 
introdotti nella liturgia romana a partire dalle rappresentazioni gerosoli mitane 
degli ultimi giorni di Cristo riferite dalla Peregrinatio Aetheriae: l’Adoratio crucis96 

MARCO FRANCESCON

93 «De purpure donc lo vestirent | et en sa man un raus li misdrent; | corona prendent de las 
espines | et en son cab fellun l’asisdrent (…)» (Passion di Clermont-Ferrand, LXII). Quanto alla 
Bible d’Herman, «nessuno dei 32 manoscritti che trasmettono la Bible o le sue sezioni comprende 
un racconto della passione e morte di Cristo che possa essere attribuito all’autore» (Rachetta 2020: 
53). 
94 Didi-Huberman 2008 [2007]. 
95 «Joseph l’embracha par les flans | Dont encore couroit li sans» (Passion des Jongleurs: vv. 2111-
2112). 
96 Il rituale dell’Adoratio crucis passa in Occidente tramite i bizantini e si stabilisce nell’Europa 
continentale attorno al VII secolo, quando viene introdotto nella liturgia gallicana dai riformatori 

26



descritto nel XXXVII capitolo della Peregrinatio97 trovava già nell’Ordo XXIV, 
datato al 750, la sua forma pressoché definitiva98, dove una croce sostenuta da 
due accoliti veniva adorata dal vescovo, dal clero e dal popolo, mentre era ripetuta 
l’antifona Ecce lignum crucis con il salmo 118. Gradualmente l’Adoratio annette 
a sé anche gli uffici della Depositio e dell’Elevatio99 e da questo nucleo si sviluppa 
un complesso di cerimoniali100 nei quali si potrebbe già scorgere una passione 
drammatica, non fosse che al corpo cristico si sostituisce sineddotica mente 
un’ostia101 e, più spesso, una croce: nelle Depositio e Adoratio Crucis del graduale 
di Rouen (XIII secolo) una «crux parvula» viene aspersa con vino ed acqua in 
memoria del sangue e dell’acqua che fluirono dallo squarcio sul costato di Cristo 
quando fu trafitto dalla lancia102; e ancora prima, nella Regularis Concordia, la 
croce veniva «nudata» prima dell’Adoratio e di nuovo velata «cum sindone» nella 
Depositio103. La liturgia dell’Adoratio, culmine della Settimana Santa, sarebbe così 
il viatico per la «progressiva drammatizzazione nell’ambito della liturgia»104 anche 
in una prospettiva genetica, in quanto in essa è più netto l’«elemento dramma -
tico»105 del rituale cristiano – e si ricordi che proprio le vivide celebrazioni della 
Setti mana Santa erano considerate le più adatte «ad fidem indocti vulgi ac neo -
phitorum corroborandam», per citare la celebre formula della Regularis Concordia 
(che precede immediatamente il passo succitato)106. Tuttavia, proprio questo 

LE PASSIONI FRANCESI

franco-germanici. Sull’introduzione dei rituali gerosolimitani in Europa continentale, cfr. Sartore 
1977. 
97 «Post hoc ergo missa || facta de Cruce, id est antequam sol procedat, statim unusquisque animosi 
vadent in Syon orare ad columnam illam, ad quam flagellatus est Dominus. Inde reversi sedent 
modice in domibus suis et statim toti parati sunt. Et sic ponitur cathedra episcopo in Golgotha 
post Crucem, quae stat nunc; residet episcopus in cathedra; ponitur ante eum mensa sublinteata; 
stant in giro mensa diacones et affertur loculus argenteus deauratus, in quo est lignum sanctum 
crucis, aperitur et profertur, ponitur in mensa tam lignum crucis quam titulus» (Itinerarium 
Egeriae, XXXVII, 1). 
98 Cfr. Sartore 1977: 123. «L’Ordo XXIV è confermato da altri tre Ordines: XXVII, XXVIII, XXIX, 
mentre […] l’evoluzione successiva è documentata dagli Ordines XXXI-XXXII-XXXIII fino alla 
forma definitiva del Pontificale romano-germanico del secolo X» (ivi: 124). 
99 Cfr. Young 1951 [1933]: I, 117-122. 
100 Cfr. ivi: I, c. IV: The Burial of the Cross and the Host. 
101 Si tratta della cosiddetta Missa Praesanctificatorum (cfr. Young 1951 [1933]: I, 114-116). 
102 «Qua cantata, crux parvula in commemoratione sanguinis et aque deflentis de latere 
Redemptoris aqua et vino lavetur, de quo commemorationem sacram clerus bibat et populus, et 
ad opus infirmorum reservetur» (ms. BnF lat. 904, fos 92v-93r, trascritto da Young 1951 [1933]: 
I, 135). 
103 «Sit autem in una parte altaris, qua vacuum furit, quedam assimilatio Sepulchri, velamenque 
quoddam in gyro tensum quod, dum Sancta Crux adorata fuerit, deponatur hoc ordine. Veniant 
diaconi qui prius portaverunt eam, et involvant eam sindone in loco ubi adorata est» (Regularis 
Concordia, PL 137, col. 493AB; cit. in Young 1951 [1933]: I, 118-119, 133). 
104 Cfr. Sartore 1977. 
105 Young 1951 [1933]: I, c. III. 
106 «Nam quia ea die depositionem Corporis Salvatoris nostri celebramus, usum quorundam 

27



vigore drammatico, ancorché simbolico, sembra aver trattenuto la rappresen -
tazione del corpo sofferente di Cristo, continuamente dissimulato dalla croce o 
dall’ostia, e quindi dello stesso dramma della Passione: «Il faut bien reconnaître 
que les drames de la Passion n’ajoutent pour ainsi dire rien à la liturgie de la 
Semaine sainte en fait d’intensité dramatique»107, osserva Huglo. Questo è vero, 
però, solo se si trascura l’espressione drammatica insita nella presenza – nel gesto 
o anche solo nella parola degli attanti – del Christus patiens. L’origine della 
Passione drammatica deve quindi essere riconosciuta non in un’astratta e del tutto 
ipotetica evoluzione lineare della liturgia al dramma108, ma in una svolta, o 
«riaccentuazione», come già suggeriva Sandro Sticca109, dal momento tipologico, 
dottrinale, a quello espressivo o ‘patetico’, che trova nell’immagine del Cristo 
sofferente la sua illustrazione diretta. È interessante constatare come ogni ricerca 
del suo primo affiorare negli inni dell’Adoratio crucis resti delusa, perché da 
Venanzio Fortunato fino a Filippo il Cancelliere l’innografia si attiene fedelmente 
al programma trionfale, dove il Salvatore è ancora il Christus triumphans110, e il 
suo sangue, più divino che umano, è come un’onda che letifica la terra intristita 
dal peccato originale111. Del resto, la stessa nozione di ‘realismo patetico’ induce 
a ricercarne l’impulso nei dintorni non dell’oggetto, ma del soggetto della visione, 
individuando con spontanea analogia la forma poetica propria al patetico nel 
planctus di Maria ai piedi della croce: 

 
Dum caput cernuum, 
dum spinas capitis, 
dum plagas manuum 

MARCO FRANCESCON

religiosorum imitabilem ad fidem indocti vulgi ec neophitorum corroborandam equiparando 
sequi, si ita cui visum fuerit vel sibi taliter placuerit hoc modo decrevimus» (Regularis concordia, 
PL 137, col. 492CD). 
107 Huglo 1977: 93. 
108 «La storia degli stessi drammi non procede affatto secondo un’evoluzione continua ma anzi, al 
contrario, attraverso nette interruzioni che ebbero come conseguenza quella di allontanare 
gradualmente dal nucleo sacramentale del rito liturgico l’impulso alla rappresentazione mimetica. 
Ciò che sembra all’apparenza, un’evoluzione continua dalla messa allegorizzata attraverso la 
Visitatio Sepulchri fino ai drammi in volgare, sono in realtà tre tradizioni indipendenti compresenti 
che mantennero una relativa autonomia fino alla fine comune nel XV secolo» (Warning 1989 
[1979]: 115). 
109 «The realization of the first Latin Passion was made possible by general artistic and cultural 
changes which, starting in early Christian art, liturgy, and literature, reached their climax in the 
eleventh and tenth centuries. These new manifestations brought about a growing interest in and 
concentration on Christocentric piety, which found its greatest expression in an increased dwelling 
on the subject of Passion. In art the shift is manifested by a more humanistic treatment of Christ 
and in literature, by the consideration of the scenes of the Passion as dramatic human episodes. 
In both, the change is from a contemplative to a more vivid visual experience» (Sticca 1970: 42). 
110 Cfr. Szövérffy 1966. 
111 Vexilla Regis prodeunt (AH 7: 91, 103); Alleluia nunc crucis (AH 53: 83, 146) et passim. 

28



cruentis digitis 
supplex suspicio, 
sub hoc supplicio 
tota deficio, 
dum vulnus lateris, 
dum locus vulneris 
est in profluvio.  
(Flete, fideles anime, AH 20: 155, 198 [2b]). 
 

Il Salvatore diventa Christus patiens nel lamento della madre, e cioè in una 
nuova diatesi affettiva determinata dalla relazione parentale, carnale, tra soggetto 
e oggetto della visione112. Nell’ambito cultuale e artistico, l’immagine del Cristo 
sofferente s’impone così non solo in quanto soggetto, ma in quanto spazio stesso 
dell’iconografia, come avviene già nei trattati e nelle orazioni meditative pseudo-
bernardiane (probabilmente composte in anni molto vicini a quelli della Passion 
des Jongleurs), dove il corpo della passione si fa mappa e machina memorialis per 
lo sguardo amoroso che ne scruta ogni revulsione, ogni erubescenza113. 

Nel dramma della Passione di prima fase la funzione del planctus è quindi lirico-
espressiva: estraneo, in origine, alla liturgia, esso si impone come una sua 
ac cen sione ed estroflessione, e al contempo come digradazione, con accezione 
drammatica – che talvolta, come si è visto, si fa anche linguistica nel passaggio da 
latino al volgare. È noto che la tradizione europea del planctus risale a due orationes 
che il Medioevo attribuiva a sant’Anselmo e san Bernardo: rispettivamente, il 
Dialogus beatae Mariae et Anselmi e il Liber de Passione Christi et doloribus et 
planctibus matris eius, ora attribuito a Oglerio di Lucedio114; ma in Francia furono 
i canonici regolari, e fra questi soprattutto i Vittorini, a codificarne la forma 
poetica, come attesta la paternità dei più antichi planctus della tradizione 
maediolatina, il Planctus ante nescia di Goffredo di San Vittore115 e il Mestae 
parentis Christi attribuito, più dubitativamente, ad Adamo di San Vittore116. La 
vicinanza di questa fascia del clero al laicato ha fatto pensare ad un utilizzo 
accessorio del planctus, annesso alla liturgia di passione (probabilmente interpolato 
agli improperia117 o cantato da due pueri dopo il Passio118), «ad pietatem excitan -

LE PASSIONI FRANCESI

112 Cfr. Bino 2008: 231-258. 
113 Come l’Oratio rhytmica (PL 184, coll. 1319-1321) e la Vitis Mystica (PL 184, coll. 635-740). 
114 Cfr. Bino 2018: 118-119. Il Dialogus beatae Mariae et Anselmi si legge in PL 159, coll. 271-
290; il Liber de Passione Christi è stato edito da Marx 1994 e da Bestul 1996. 
115 AH 20: 199. 
116 Cfr. Bino 2008: 232-233. 
117 Cfr. Young 1951 [1933]: I, 503-504 e Huglo 1977: 103-104. Pur notando come si abbiano 
solo testimonianze tardive dell’uso drammatico del planctus all’interno dell’Adoratio – come i 
drammi di Regensburg e di Cividale del Friuli (Young 1951 [1933]: I, 506-513) –, anche Maas 
ammette che l’inserto deve aver inizialmente trovato posto nell’Adoratio Crucis (cfr. Maas 1942: 
82-83). Cfr. anche Sticca 1966 e 2000 [1984]. 
118 Cfr. Cattin 2005: 94. 

29



dam»119: non sorprende, allora, che i planctus francesi siano attestati molto presto 
ac canto a quelli latini120. Tra questi va certo annoverata anche la sequenza lirica 
del la Passion des Jongleurs, dove si rileva l’annominatio topica del genere marie : 
esmarie121, poi ripresa per il doglio delle tre donne del Calvario, «.iii. Maries        
[…] esmaries», che fissa l’intenzione patetica a prerogativa muliebre122: 

 
Jouste la crois estoit Marie, 
La soie mere (toute) esmarie, 
Si fu Marie Cleophé 
Et Marie Magdalené 
Et pluisours autres i estoient 
Qui sainte Marie servoient, 
Qui dieu amoient et cremoient 
Et [moult] dolantes [en] estoient. 
Sour toutes estoit pensan(s)touse 
La soie mere gloriouse. 
N’[est] merveille, s’ele [est] irie 
Et courechouse et empirie 
Qui en son ventre le porta 
Et ki sans dolour l’enfanta, 
Ki le nourri, ki l’alaita, 
Qui le covri, qui le coucha, 
Qui le joï, qui le baissa 
Par qui li mons sauvés sera. 
Quant la dame en la crois le vit, 
[Merveilleuse] dolour l’em prist. 
«Biaus fils» dist ele «Amis Jesu, 
En cele crois pourcoi pens tu? 
Ja es tu diex de toute rien 
Et rois et sires de tout bien. 
Parole à moi, fils dous amis 
Qui chiel et terre et mer fesis! 
Comment remanra[i] après toi ? 
Merchi aiés, biaus fils, de moi!» 
(Passion des Jongleurs: vv. 1431-1438) 
 

MARCO FRANCESCON

119 La formula è di Bernardo di Botone, che nel 1263 rimarcava, contro un’interpretazione rigorista 
dell’interdetto di Innocenzo III, l’efficacia del dramma nell’elicitare la partecipazione emotiva del 
popolo (PL 215, coll. 1071-1072). 
120 Cfr. Wechssler 1893. 
121 Cfr. Maas 1942: 95-96. 
122 Non solo la Vergine, infatti, ma anche la Maddalena assume un nuovo risalto nella scena di 
Betania, quando la peccatrix anticipa l’unzione funebre di Cristo con la perfusione delle lacrime 
e degli unguenti. Anche in questo caso, il tema è inizialmente lirico: già nel XI secolo si assiste 
infatti ad una grande produzione di inni dedicati alla Maddalena e alle sue lacrime, che «ungono» 
e «rigano» il corpo di Cristo (cfr. Szövérffy 1963). Per la «declinazione femminile» della relazione 
affettiva con Cristo, anche per tramite della metafora nuziale del Cantico dei Cantici, cfr. Bino 
2008: 200-204. 

30



Il primato della Passion des Jongleurs e del planctus cassinese in volgare sugge -
risce una relazione profonda tra un’istanza espressiva nell’ambito della lingua, che 
si flette al volgare per rendersi comprensibile, e un’istanza espressiva nell’ambito 
della rappresentazione, dove l’immagine del Cristo sofferente giunge dramma -
ticamente a figurarsi. Comune ad entrambe, infatti, è una volontà di far giungere 
il Verbo ai ‘carnali’ che risulta legittimata dal movimento di exinatio proprio 
all’Incarnazione stessa, e particolarmente nella Passione, paradigma tanto del 
volgarizzamento come verbum che si annienta quanto del dramma come fides 
oculata123. È degno di nota, allora, che ciò avvenga in un’opera dove la clergie si 
fa jonglerie, e che testimonia un momento di transvalutazione della figura del 
giullare124, quando il giudizio clericale sulla theatrica, che dura almeno da 
Agobardo fino a Tommaso di Cobham, viene sovvertito attraverso due figure di 
spicco della mistica occidentale: Francesco e, ancor prima di lui, Bernardo di 
Chiaravalle125. Non sembra, infatti, che questa riabilitazione della jonglerie sia del 
tutto aliena da un processo di meditazione e mimesi cristologica tra XII e XIII 
secolo: se ciò che di più osceno, e persino diabolico i chierici vedevano nella 
sghemba gestalt del giullare si riassumeva nella ‘deformità’ – gesticulatio del corpo, 
scurrilitas del linguaggio126 –, l’inversione di questi valori da parte della predica -
zione, che per giungere al cuore dei semplici non disdegna né l’eloquio volgare 
né la performance corporale, può avvenire solo nel paradigma dell’exinatio di un 
Dio che sul Calvario «non ha più un aspetto, né una forma»127. E mentre sul 
piano linguistico l’annientamento del Verbo sancisce la piena legittimità del 
volgare, sul piano estetico la rappresentazione ‘drammatica’ del corpo di Cristo 
nell’introiezione patetica appare viatico del ‘realismo’ che contraddistingue il 
genere. A prima vista, questo apre una cesura – effettivamente misurabile in un 
secolo senza drammi, il XIII – tra le scene della Passion des Jongleurs e gli eccessi 
realistici della maxima passio così com’era inscenata nei misteri francesi128: nei 
drammi urbani l’indugio compiaciuto sulle percosse, in un’esibita retorica del 
rincaro, assume a volta la forma del rondò – la Passione diventa davvero ludus, 
«jeu, danse et écriture», come è stato giustamente notato129. Ma se a quest’altezza 
la recita della passione è certamente uno spettacolo secolare, non bisogna sottova -

LE PASSIONI FRANCESI

123 Da un Ordo Prophetarum di Riga (1204): «Eadem hyeme factus est ludus prophetarum or di -
natissimus in media Riga ut fidei Christiane rudimenta gentilitas fide disceret oculata» (Gesta 
Alberti Livoniensis episcopi, cit. in Cazal 1998: 158, n. 31 e 184). 
124 Su cui hanno discusso, fra gli altri, Casagrande – Vecchio 1979 e Clouzot 2002. 
125 Per Bernardo, la cura delle anime attraverso la predicazione è simile al ludus del giullare, che 
si espone al disprezzo del mondo – è un atto di humilitas: «Ludam, et vilior fiam» (San Bernardo, 
Epistola 87, 12: 434). 
126 Cfr. in Casagrande – Vecchio 1979: 916-917. 
127 Is 53, 2. 
128 Sul ‘realismo’ delle Passioni, si vedano Maas 1942: 63, 74-77 e Bordier 1998: 212-216. 
129 Bordier 1998: 215. 

31



lutare la permanenza, in esso, dell’immagine del Cristo sofferente come centro 
dell’azione drammatica130. 

 
La presenza costante del Descensus e del Planctus all’interno delle versioni sia 

narrative sia drammatiche delle Passioni francesi in versi ne fa i due momenti ten -
sivi del volgarizzamento, i suoi tratti caratterizzanti, che esorbitando da una ideale 
traduzione a grado zero individuano una genealogia, una tradizione del racconto 
in versi della Passione. Descensus e planctus s’incaricano rispettivamente dell’attua -
lizzazione dottrinale e dell’impulso patetico, enucleando così il messaggio 
cristologico-antropologico che era già insito nel racconto del Calvario, ma che 
nella sua riscrittura volgare, giullaresca o drammatica, è dispiegato a profitto 
dell’uditorio secolare. 
 
 
2. 
 
2.1 
 

Una volta tracciata una tradizione della Passione francese in versi occorre de -
finirne i rapporti con le Passioni franco-italiane, siano essi all’insegna della 
con tinuità – per programma, caratteri e contenuto artistico – o della rottura, per -
suasi che ciò possa gettare lumi anche sulla differente ricezione della cultura 
letteraria francese in Italia settentrionale, e quindi sull’eterogenesi dei fenomeni 
appropriazione e trasmissione letteraria che si è soliti assimilare nella comune 
definizione di ‘letteratura franco-italiana’. In questa direzione, un passo quasi 
obbligato sta nel porre da una parte le due Passioni marciane, già del fondo 
francese della biblioteca dei Gonzaga131, e dall’altra la Passion del manoscritto 
francese transitato per la biblioteca pavese dei Visconti, stampata da Edith 
Armstrong White con il titolo Ystoire de la Passion. Già la comune appartenenza 
del ms. Str. App. XXXIX (=272)132 e del ms. Fr. Z. 6 (= 226)133 alla sezione fran -

MARCO FRANCESCON

130 «Avec le XIVe siècle naît aussi un réalisme nouveau et quasi pictural dans les descriptions 
corporelles. Bien que narratif, le Livre de la Passion montre chaque membre, chaque muscle, 
chaque veine du Christ crucifié, avec l’horreur et la précision des peintures flamandes ou 
germaniques du temps. Ce réalisme morbide ne s’adresse – fait significatif – qu’au corps du Christ» 
(Pinto-Mathieu 1990: 239). 
131 Cfr. Di Ninni 1981: 422-423. 
132 Come ha recentemente mostrato Luca Morlino, il marciano potrebbe non essere stato l’unico 
manoscritto latore della Passion di Niccolò, perché l’opera risulta documentata nel 1791 nell’Index 
librorum ab inventa typograpica ad annum 1500 redatto dall’abate di Sens François-Xavier Laire 
– il catalogo che raccoglie gli incunaboli e i manoscritti della collezione del cardinale di Sens 
Étienne-Charles de Loménie de Brienne –, il quale descrive un codice affatto diverso da quello di 
Venezia (cfr. Morlino 2018b: 117-119). 
133 Quest’ultimo annotato come Liber Apramontis, ossia con il titolo dell’opera che si estende per 

32



cese dell’inventario gonzaghesco del 1407 – dove occupano rispettivamente l’ot -
tavo e quarantaduesimo lemma134 – depone per una prossimità fra le due Passioni 
‘veneziane’ a scapito della Passion parigina, inscritte, le prime, in un corpus 
contraddistinto da una certa unità, quasi programmatica, nella ricezione della 
cultura francese135. Questa si ravvisa, fra le altre cose, dal metro: se le Passioni 
marciane, come detto, scelgono una lassa diversamente ritmata (l’alessandrino, 
come per la Pharsale e la Continuazione de l’Entrée d’Espagne Niccolò da Verona; 
il décasyllabe l’anonimo della Passion du Christ), la passione del ms. 821 si presenta 
in un octosyllabe piuttosto irregolare, ma quasi sempre ricostruibile, ripreso dalla 
tradizione narrativa francese. Ci sono infine, sempre nell’ordine degli indizi pa -
tenti, alcuni dati di ordine strutturale: molto più brevi rispetto alle passioni della 
tradizione francese e all’Ystoire de la Passion, le due Passioni marciane136 si segna -
lano per una maggiore fedeltà al dettato evangelico fin dalla concatenazione degli 
episodi, in cui colpisce da subito l’assenza del Descensus ad Inferos. 

Rispetto alle marciane, la Passion viscontea sembra a tutta prima ‘più francese’ 
sia nella lingua137 sia nella struttura narrativa, che ricorda in parte quella del Livre 
de la Passion138. Nulla si sa dell’autore, né del contesto di redazione del poemetto 
tràdito dal ms. BnF fr. 821, ma un verso, «Canevois la sage et por cui…» (v. 38), 
parrebbe tradire un riferimento al Canavese, suggerendo una dedicataria 
appartenente alla famiglia dei conti di Valperga (chiamati appunto ‘De Canavise’), 
che vantavano una discendenza da re Arduino di Ivrea139: la ricostruzione del verso 

LE PASSIONI FRANCESI

la maggior parte del codice, la Chanson d’Aspremont – il cui incipit, nel catalogo, corrisponde 
piuttosto a quello della Passion, che la precede: «Liber Apsramontis. Incipit: Apres la pasce, quando 
Yhesys dure payne. et finit |: fini est le libre, Yhesy merce en son. Continet cart. 69» (cfr. Passion 
du Christ: 11-12). 
134 «Item. PASSIO DOMINI NOSTRI JESU CHRISTI, istoriata. Incipit: Segneur ye vos ai iapouer. Et 
finit: iesu vos beneie chen ben fer nos argue. Continet cart. 23» ; «Item. LIBER ASPRAMONTIS. Incipit: 
Apres le pasee, quando Jhesus dure payne. Et finit: Fini est le libre Jhesu merce en som. Continet cart. 
69». Cfr. Braghirolli – Meyer – Paris 1880: 505, 511. 
135 Oltre alla possibile agnizione dell’autore in «Nicolaus de Verona», capitano a servizio di Ugolino 
(cfr. Morlino 2018a e supra), per la Passion diverse tracce inducono a guardare già alla Mantova 
dei Gonzaga, per cui fu certamente esemplato il «manoscritto princeps» (cfr. Mandach 1989: 232-
234) latore della Passion, e probabilmente anche il ‘manoscritto perduto’, a sua volta – come i frr. 
XVI, XVIII e XIX (cfr. Mandach 1989: 233) – fregiato del blasone di famiglia (cfr. Morlino 
2018b: 117-120 e 2016: 166). Quanto al ms. latore della Passion du Christ e presente nello stesso 
inventario del 1407, benché sia privo dello stemma la sua datazione spinge a credere che esso 
facesse parte della biblioteca gonzaghesca fin dalla sua trascrizione Passion du Christ: 12; cfr. 
Mandach 1989). 
136 Ciò vale ancor più per la Passion du Christ, che presenta fra l’altro un anomalo attacco in medias 
res. L’ipotesi di Bertolini, per cui l’incipit e l’explicit della Passion veneziana testimoniano la fase 
preparatoria di una versione mai compiuta, non sembra del tutto da scartare (cfr. Passion du Christ: 
20). 
137 Cfr. Ystoire de la Passion: 17. 
138 In entrambi i poemetti, infatti, la Passione vera e propria è racchiusa dal racconto della Natività 
e dalla profezia del Giorno del Giudizio. 
139 Cfr. Ystoire de la Passion: 12-13. 

33



è problematica, e obbliga alla prudenza; ma l’ipotesi, qui citata a beneficio d’in -
ven tario, deporrebbe a favore di una circolazione piuttosto limitata, tipica dei 
testi franco-italiani140, che vedrebbe transitare il manoscritto per Mede, come ri -
vela la nota di possesso trascritta da Gabriele Giannini141, prima della sua 
an nessione alla biblioteca dei Visconti. Rispetto alle Passioni marciane, la lingua 
del poemetto142, come dell’intero manoscritto143, riporta più indietro – fine XIII 
o inizio XIV secolo –, e la patina italianizzante si sovrappone ad un sostrato dalla 
coloritura piuttosto omogenea fra i vari testi esemplati nel codice, che invita a 
guardare al nord-est della Francia144. La prossimità cronologica ai modelli francesi 

MARCO FRANCESCON

140 «Un tipo particolarissimo di diffusione, diciamo paradossalmente di diffusione senza circo -
lazione, quale poté convenite a piccole cerchie chiuse ai vertici della società signorili o oligarchiche, 
capaci di accedere direttamente all’autore o all’autografo depositato nella biblioteca signorile; in 
queste élites, opere anche tanto diverse fra loro, connesse talvolta a prospettive politiche proprie 
di momenti storici delimitati, potevano fra l’altro essere commissionate, discusse ed eventualmente 
gustate nel corso di una composizione che non poteva in certi casi non trascinarsi per anni, ma 
anche esaurire nel frattempo la loro funzione prima ancora che fossero portate a compimento» 
(Limentani 1992 [1986]: 215). 
141 «Iste liber est Johannely de midda – porte v(er)cellane p(ar)ochie s(an)cte marie podens(is)». 
«La menzione di una porta vercellana permette di identificare, tra i numerosi toponimi lombardi 
e veneti originati dal lat. META […], il luogo d’origine del possessore quattrocentesco in Mede 
(PV), centro della Lomellina situato in prossimità del corso del Po, 35 km. a sud-est di Vercelli, 
rilevante nodo stradale di una regione caratterizzata dalla posizione strategica per il passaggio di 
persone e merci provenienti dalla Francia o dall’Italia nordoccidentale e dirette, quale meta ultima 
o per semplice transito, a Pavia (Giannini 2002-2003: 117, https://www.rialfri.eu/manoscritti/ 
paris-bibliotheque-nationale-de-france-francais-821 ). 
142 Indizi dell’arcaicità dell’Ystoire de la Passion sono la sostanziale conservazione del sistema 
bicasuale, la riduzione a tiel del dimostrativo maschile e femminile, l’assenza della e analogica 
nella prima persona singolare del presente indicativo e della s nella seconda persona (cfr. Ystoire 
de la Passion: 11). 
143 Nella lingua della Storia di Landomata dello stesso ms. 821 Babbi segnala «il tutto sommato 
soddisfacente rispetto del sistema di flessione bicasuale del francese antico, l’uso pressoché corretto 
dei relativi qi/qe, il mancato accodo al femminile degli aggettivi in -l ed infine alcune trasforma -
zioni fonetiche non ancora completamente compiute (ad es. la o non dittongata) sembrano essere 
presumibili segni di arcaicità» (Babbi 1982: 143; cfr. Ystoire de la Passion: 11) e nella lingua degli 
Amaestramens «condizioni, analoghe a quelle segnalate nella Lingua di Landomata e anche in altre 
parti del codice, quali la Passion, il Roman d’Hector et d’Hercule, e, in qualche caso, anche nel 
Boece, tuttora inedito, che ci inducono a ravvisare un’epoca abbastanza alta. Gli elementi probanti 
questa arcaicità sono costituiti, ad esempio, dal mancato accordo, pressoché costante, degli 
aggettivi in -l al femminile singolare e alcune caratteristiche fonetiche, come la non ancora 
avvenuta dittongazione dell’O. Il sistema bicasuale del francese antico, pur rivelando, come si è 
osservato poc’anzi, anche se in modo più appariscente, le stesse incertezze già presenti in opere di 
autori francesi, permette comunque di intravvedere lo sforzo di adeguarsi a precise regole di 
flessione» (Babbi 1984: 235; cfr. Ystoire de la Passion: 11). 
144 «Il modello linguistico, ossia il dialetto che sta alla base del nostro testo (come del resto in 
maniera più o meno trasparente delle altre parti dello stesso codice) si può far risalire a quello dei 

34



di quella che si presenta come una copia d’importazione145, destinata a rappresen -
tare il genere devozionale in un florilegio di saggezza antica, non è un aspetto da 
sottovalutare quando si riflette sui punti di convergenza tra l’Ystoire de la Passion 
dell’821 e la tradizione oitanica del racconto della passione e morte di Cristo. In 
aderenza al tipo francese, l’affabulazione del poemetto trattiene un movimento 
sermocinale, franto da frequenti interrogative retoriche – «Et qoi?» (vv. 81, 363, 
433), «Et purqoi?» (vv. 765, 867) – e apostrofi agli auditori – «Or entendez» (vv. 
27, 289, passim) –, cui l’autore si rivolge chiamandoli «freres et serors» (v. 27). Il 
messaggio soteriologico è affidato ad un prologo che ripercorre la storia della 
salvezza sin dalla creazione degli angeli e del mondo (vv. 41-54) ed è ripreso 
nell’epilogo, che preannuncia il Giudizio Universale (vv. 1360 e ss.). Eppure, la 
rivendicazione di fedeltà alla littera – «Aisi com l’ai apris en la scriture | l’ai mis 
en roman tout a droiture» (vv. 33-34) – è solo in apparenza tradita, perché l’intero 
arco della storia della Salvezza non è visto se non nella prospettiva dell’Incarna -
zione (vv. 51 e ss.) e soprattutto della morte (vv. 71 e ss.) del Verbo, in un’unità 
di significato suggerita sin dalla rubrica iniziale146. L’autore non si contraddice, 
quindi, quando dichiara di volersi tenere alla lettera del racconto della Passione, 
ma è piuttosto l’angolatura di sguardo a determinare una narrazione sub specie 
aeternitatis147, come suggerito dal fatto che il Cristo incarnato sia chiamato il più 
spesso ‘Dieu’, persino nella morte – «Deu fu mort, le pere celeste» (v. 872) –, 
sull’esempio delle Passioni francesi, in una indistinzione tra la persona del Padre e 
del Figlio che mantiene gli eventi terrestri sempre verticalmente uniti, anzi sottesi 
all’eterno. L’incarnazione del Verbo è un evento dalle risonanze cosmiche, che 
pervade la natura come una jouissance (v. 137), ma il nesso tra gli eventi mondani 

LE PASSIONI FRANCESI

dialetti delle regioni dell’Est della Francia» (Babbi 1982: 144). «Meno agevole è forse lo stabilire 
il modello linguistico che sta alla base del testo. Si potrebbe tuttavia tentare di indicare un dialetto 
dell’est, sebbene troppo fragili per la loro diffusione anche al di fuori dei luoghi d’origine, e 
quantitativamente limitati, appaiano i caratteri che potrebbero rivelarsi utili a tal fine, quali l’uso 
di oi in luogo di ei (come nel caso di consoil, tipico di Guiot e della regione champenoise) e l’esito 
piccardo -ellus > -iaus. La sostituzione di qe in luogo di qi al caso soggetto, pur attestata anche 
nell’Est della Francia, deve difatti essere avvertita come interferenza dell’italiano» (Babbi 1984: 
235). 
145 «The Ystoire de la Passion is part of that extensive Franco-Italian literature of the thirteenth and 
fourteenth centuries which was called into being by the lack of a vernacular literature in Italy and 
which included French works inaccurately copied by Italians, or purposely forced into an 
Italianized form to make them more readily understood, as well as works written in French by 
Italian authors and marked by involuntary lapses into native turns of speech. It is to this last group 
that the Ystoire belongs» (Ystoire de la Passion: 9). 
146 «CESTE EST LA YSTOIRE DOU NOSTRE SEIGNOR YHESU CRIST ET COMENT IL SOUFRI PASSION ET 
TORMENT ET MORT POR SAUVEMENT DE LA HUMAINE GENERACION, ET POR GIETER LE ARMES HORS 
DOU LIMBS D’ENFER QI ESTOIENT EN TENEBRES». 
147 Come suggerisce l’originale riadattamento dell’epifania, dove il Salvatore appare ai Magi in tre 
diverse sembianze: un bambino, un uomo di trent’anni e un ultracentenario (vv. 107-122). 

35



e supermondani non è meno evidente nelle intromissioni del Maligno: presagendo 
la fine, i diavoli si riuniscono in consiglio e Lucifero manda a tentare Gesù lo 
stesso demone che aveva ingannato con successo Adamo ed Eva nel Paradiso 
Terrestre (vv. 201-212); così anche Giuda e i sommi sacerdoti, nel loro affaccen -
darsi un po’ burattinesco, appaiono destituiti a semplici emissari di Satana, unico 
regista del male. La storia santa diventa un agone in cui Cristo, nella sua passione, 
è sì il «douz pere» (v. 255) e «douz rois» (v. 301, 620, 1427) che versa il suo sangue 
per redimere l’umanità, ma anche il «roi de gloire» che libererà il suo popolo dalla 
cattività infernale (v. 255, 1445) e il «pere de Paradis» (v. 620), «pere celeste» (v. 
872), che lo condurrà ai superni. Non manca, allora, un referto della missione 
in fer nale del Salvatore riadattato, come si è detto, in una catabasi di tre giorni148: 
il descensus vero e proprio corrisponde al primo, quando Cristo scende «tot 
droitement | en l’enferne» (vv. 1184-1185) – come nella Passion des Jongleurs: «A 
ynfier est alés tout droit» (v. 1554) – per soccorrere «ses amis» (v. 1555) – Passion 
des Jongleurs: vv. 1555, 1564, 1574, 1582, 1608, 1618 et passim –; nel secondo 
giorno le anime dei protoplasti e dei profeti sono già traghettate in Paradiso – e 
sono di nuovo gli angeli, come voleva l’esegesi più tradizionale, a chiedersi «Qi 
est cestui…?» (v. 1234) prima di intonare un Te Deum in volgare149. Il terzo 
giorno, Cristo risorge. 

Anche se il trionfo è ambientato in Paradiso, la salvezza mantiene la sua dimen -
sione mondana grazie alla presenza di Adamo, epitome dell’umanità caduta150. 
Del resto, la portata universale del sacrificio di Cristo non deve mettere in ombra 
la passione storica, vero argomento del poemetto, da cui l’autore si discosta solo 
per ritornarvi ancora: 

 
Mes ses gloires me plet tant 
Qe je m’en vei tot obliant 
Dolor et mal poine et tristor, 
Membrant moi dou douz seignor. 
(Ystoire de la Passion: vv. 333-336) 
 

Il resoconto storico degli eventi della Passione comincia dall’un zione di Beta -
nia, ossia con il suo esordio canonico, e risulta così racchiuso come in una cornice 
dal prologo sulla creazione e l’incarnazione e dall’epilogo sul Giudizio Finale. 
Entro queste parentesi dottrinali, la narrazione è fedele, lineare, ma mossa dagli 

MARCO FRANCESCON

148 Cfr. supra. 
149 Dont les angles et les cherubins, | Avec les archangles et les serapins, | Comencerent chanter 
doucement | La gloire dou Fil et dou Pere omnipotent | Et dire: «Sens, sens, sens, Deus Sabaoth, 
| Plein sont les ciels et la terre tot | De ta grant gloire et de ta douçor. | Benoit soit cil qi el nom 
dou seignor | Vint en la preciouse Virgen Marie, | Dont la nostre joie est replenie | De toute leëce 
et de tot baudor. | Dont es beneoit, biaus douz seignor» (Ystoire de la Passion: vv. 1248-1259). 
150 «Et tres bien sachez | Qe Adam en fist mout grant feste | Avec ses amis, a qi mout pleste |Celle 
venue dont il disoit: | “Et les mains qe me creoit!”» (Ystoire de la Passion: vv. 1190-1194). 

36



accenti parenetici151 e patetici sul supplizio, amplificati da una lunga lamentazione 
post mortem della madre: 

 
Mes ge ne vai conté de sa mere, 
La preciouse geme et lumere, 
Q’elle maine une tiel dolor 
Qe il n’est nul n’en aie tendror. 
Qant elle vit son fil lever 
Sus en la cruiz et claveier 
Ses piez et mains a tiel dolor, 
Adonques pluroit ou plaint et plor… 
(Ystoire de la Passion: vv. 995-1002) 
 

Tracciato il profilo della Passione viscontea resta ora da accostarlo alla Passion 
di Niccolò, ultima delle opere del Veronese152, come induce a credere l’allusione 
nel prologo alle numerose storie «in lingua di Francia» da lui già narrate153: 

 
Seignour, je vous ay ja pour vers e pour sentançe 
Contié maintes istoires en la lengue de Françe; 
Or m’est venu dou tout en cuer e en remembrançe 
De teisir toutes couses pour fer vous rementançe 
De la grand passion che porta en paciançe 
Yesu, le fil de Dieu, par notre delivrançe. 
(Niccolò da Verona, Passion: vv. 1-6) 
 

Benché topico, il passo viene incontro al cliché che vuole il poeta ripiegarsi 
nei temi religiosi nella fase terminale della vita, e tanto è bastato a Bertoni per 
guardare alla Passion come all’opera che segna il «declivio» artistico di Niccolò154 
– giudizio poi in parte attenuato da Limentani, che preferisce parlare di un 
«prodotto solo più professionale del poeta»155. Non sorprende, allora, che la 

LE PASSIONI FRANCESI

151 «Tout nos devomes soufrir por lui | En aqest monde paine et ennui | Por la grace avoir et 
gahagnier, | Trosqe il se leisa martorier | Por nostres ames garantir | Et por nos fere toz joïr | Ou 
lui en la perpetuel gloire» (Ystoire de la Passion: vv. 739-745). 
152 Fra le proposte di agnizione, la più recente, e più solida per le prove storico-documentali che 
adduce, si deve a Morlino 2018a, che reindirizzando le ricerche dalla casa da Verona e dalla Ferrara 
degli Estensi alla Mantova dei Gonzaga ha avanzato una possibile identificazione dell’autore della 
Passion con «Nicolaus de Verona», ufficiale gonzaghesco menzionato da Ugolino in una lettera a 
Barnabò Visconti del 1260: data non lontana da quel 1348 della Pharsale, e molto vicina a quella 
in cui dovette essere confezionato, per gli stessi Gonzaga, il manoscritto della Passion. 
153 Allusione che, se presa alla lettera, collocherebbe la Passion dopo il 1343, l’anno definito da 
Cre scini come «una data importante della cultura franco-veneta» perché indicato dallo stesso 
Niccolò come quello di composizione della Pharsale per Niccolò II d’Este (Crescini 1932 [1895-
1896]): «E ce qe çe vous cont dou feit des Romanois | Nicholais le rima dou païs Veronois | Por 
amor son seignor, de Ferare marchois: | E cil fu Nicholais, la flor des Estenois, | Corant mil e 
troicent ans e qarante trois» (Pharsale: vv. 1933-1937). 
154 Bertoni 1910: 88. 
155 Limentani 1992 [1976]: 368. 

37



Passion sia sempre stata considerata un’appendice bibliografica e artistica dell’opera 
del Veronese, e come tale si collochi negli studi che vi si sono consacrati, dove 
occupa di solito poche pagine di fondo. Del resto, se posto di fronte alla Pharsale 
e alla Prise de Pampelune il poemetto appare più modesto non solo per la mole, 
ma anche per originalità rispetto alle fonti, tanto che si è tentati di derubricarlo 
ad una mera traduzione in versi, e, come sembra, redatta direttamente dai Van -
ge li156, senza l’intromissione di un diatessaron o di un altro «trasmettitore 
inter medio», per ricorrere ad una formulazione di Leonardi157. Ciò che appare ad 
un primo sguardo è che la Passion del Veronese offre una resa molto più fedele e 
decisamente sfrondata degli accessori narrativi di origine apocrifa rispetto alle 
Passioni francesi: se nel poemetto di Niccolò opera un «principio di amplifica -
zione», questo presiede ad una selezione delle fonti che tende a privilegiare di 
volta in volta il resoconto evangelico più ricco di dettagli158. La sequenza degli 
episodi rispetta quella evangelica senza l’interpolazione del descensus, mentre il 
planctus Mariae si distingue per una rielaborazione dialogica159 a tre voci che non 
marca alcuna pausa lirica, ma resta del tutto assoggettata al ritmo narrativo della 
lassa: 

 
Quand la Verçne veoit suen fil en tiel martir, 
Par suen gre seroit morte, mes ne pooit morir. 
E Marie Cleophé fesoit plaint e suspir, 
E Marie Salomé ne s’en pooit tenir 
Ne Marie Madelaine, che je ne doi teisir… 
(Niccolò da Verona, Passion: vv. 825-829) 
 

Fin dal metro, quindi, l’«originalità» del poemetto160 va ravvisata non nei 
confronti del racconto evangelico ma della tradizione dei racconti in versi della 
morte di Cristo: se, come si è visto, le Passioni francesi, sia narrative che dram -
matiche, sono compatte nell’uso dell’octosyllabe161, con la Passion Niccolò prosegue 
il programma della lassa epica162. 

MARCO FRANCESCON

156 Cfr. Specht 1982: 181, 199; Di Ninni 1981: 411, 415. 
157 Leonardi 2003: 52. 
158 Di Ninni 1981: 412. 
159 Cfr. ivi: 410-411, dove si indica una tra le possibili fonte del planctus di Niccolò nelle 
Meditationes di Bonaventura, soprattutto per il riadattamento del soliloquio mariano in un dialogo 
a tre voci: Maria, Maria Maddalena e Maria di Cleofe. 
160 Specht 1982: 199-200. 
161 I lacerti in lasse, di alessandrini o decasillabi, di cui supra, rimandano infatti alle ‘storie di Maria 
e Gesù’ come quella di Herman, ossia a composizioni ‘epiche’ di più ampio respiro. 
162 Cfr. Di Ninni 1992: 25-26. Proprio la Passion, dunque, «può considerarsi, paradossalmente, 
l’opera più originale di Niccolò da Verona, nel senso che si differenzia per molti tratti dagli altri 
racconti sulla passione e morte di Cristo che numerosi circolavano in area non solo oitanica» (ivi: 
26). 

38



Bisogna quindi chiedersi fino a che punto nell’opera di Niccolò forma e con -
tenuto si corrispondano; se, cioè, la lassa chiami a sé in modo prescrittivo gli 
stilemi propri del genere epico, obbligando a guardare anche alla sua Passion 
attraverso quest’ottica. Un’adesione radicale a questo assunto farà apparire l’opera 
del Veronese come un sistema in sé coerente nel rispetto sia formale che 
contenutistico, dove la lassa epica sarebbe, per il poeta, la forma più adatta a 
misurare la sua arte con i diversi tipi letterari di eroismo, da quello di materia 
francese, classicamente modellato sul tipo epico di Rolando, a quello di materia 
antica, con Cesare, fino all’‘eroismo’ del Cristo del Calvario: ed è precisamente 
questa la linea di Chloé Lelong, per cui l’eroismo ‘epico’ sarebbe, nella Passion, 
incline ad una concezione ‘stoica’ piuttosto che ‘agonale’, riflesso di una corrente 
dell’aristotelismo padovano, o già preumanista163. Senza addentrarci nei problemi 
relativi alla perspicuità della cultura filosofica del tempo all’interno dell’opera del 
Veronese164, e limitandoci alla Passione, è sufficiente osservare che lo schema epico 
costringe, in forza del suo strutturale binarismo, ad enfatizzare all’eccesso la figura 
di Giuda165, in realtà non così spiccata nel poemetto di Niccolò, o comunque 
non più di quanto lo sia nelle versioni francesi, dove peraltro è spesso arricchita 
di postille leggendarie – e certamente non tanto da poter instaurare una polarità 
‘epica’ che richiami quella tra Ferraù e Orlando. Più persuasiva, a tutta prima, 
sembra l’intuizione per cui il fil rouge tra le opere di Niccolò sia il ‘filo di 
sangue’  della violenza – che si fa fiume nella più kitsch fra le immagini del 
veronese166: 

 
E cum il oit ce dit, un felon serviour, 
Leva la main e pues feri par grand irour 
Jesu desour la face, par si tre grand vigour 
Qe crolier il li fist li dens… 
(Niccolò da Verona, Pharsale: vv. 424-427) 
 

Eppure, nonostante l’icastico ‘crollare dei denti’ di Cristo, la presunta ultravio -
lenza di Niccolò167 trascolora non solo davanti al realismo ‘grafico’ di un Jean 
Michel o di un Arnoul de Greban168, ma anche rispetto ad alcune scene delle 

LE PASSIONI FRANCESI

163 Su Niccolò da Verona ‘stoico’, cfr. Lelong 2011: 411 e ss. 
164 Per cui si rimanda a Billanovich 1976. 
165 Cfr. Lelong 2011: 125 e ss., in part. 132. L’opposizione ‘epica’ si avrebbe così anche tra Giuda 
e Pietro (cfr. ivi: 433 e Lelong 2015). 
166 «Le sang de lour coruit plus qe flum a declin, | Und ch’en maint part noent tot li plus aut 
roncin» (vv. 1036-1037; cfr. anche vv. 981-982, 1956-1958). Sullo stile di Niccolò da Verona, 
con particolare riferimento alla Pharsale, cfr. la tesi di Pierandrea Gottardi (Gottardi 2014-2015). 
167 Lelong arriva a dire che «la violence épique est au cœur du dispositif narratif de l’œuvre du 
poète franco-italien» (Lelong 2011: 76). 
168 Cfr. Bordier 1998: 212-216. 

39



Passioni borgognone169 o del Livre de la Passion170. È vero, piuttosto, che la lassa 
si impone come la forma più adatta al racconto delle res gestae, quelle di Orlando 
come quelle del Salvatore, e che la paratassi epica sembra tendere ad un’aderenza 
al dato fattuale a cui concorrono una ricerca di precisione cronologica che rasenta 
la pedanteria171, l’abolizione di ogni accessorio parenetico e lo sfrondamento dei 
nastri narrativi apocrifi. Del resto, fin dai primi versi Niccolò dichiara di volersi 
tenere al racconto della Passione, e ancor più si direbbe che ciò che gli interessa è 
la passione ‘terrena’: non è forse sbagliato, quindi, dire che il suo Cristo è davvero 
più umano – non «roi de gloire», ma «home terrin» (v. 525). Se ciò non basta per 
articolare un discorso attorno agli influssi dell’aristotelismo padovano sull’opera 
di Niccolò e sulla Passion in particolare, ci sono nondimeno gli elementi per porre 
l’umanità del Cristo di Niccolò in relazione con la tradizione devozionale e 
laudistica di cui il Nord-Est fu un precoce quanto attivo ricettore. 

Si è così tentati di dire che la Passion di Niccolò ha ben poco di epico, a parte 
naturalmente il metro, e a questa conclusione vengono incontro non solo le 
direttrici prevalenti della riscrittura172, ma anche l’esiguo bilancio dello spoglio 
di Franca Di Ninni sul formulario della chanson de geste all’interno del poe -
metto173. Anche il discorso sul verso, peraltro, richiede una precisazione, perché 
com’è noto al décasyllabe della Chanson de Roland Niccolò da Verona preferisce 
l’alessandrino, che il poeta chiama, con un’apparente banalizzazione, «rime de 
france»: 

 
Savés par qoy ay mis en rime de France 
Ceste fere bataille e la dure acontance: 
Qe li zantis de cuer, qand vont por strançe stance, 
Maintes fois por aprendre ardimant e sciance, 
Des zonses trepasees vont feisant demandance. 
(Niccolò da Verona, Pharsale: vv. 18.22) 
 

MARCO FRANCESCON

169 Come nella scena di Crocifissione della Passion du Palatinus, dove Mossé ed Haquin pregustano 
il momento in cui pianteranno i chiodi: «MOSSÉ: “Sire truant, vos piez asseez | Et vos bras en haut 
dreciez. | Tant i ferrai de clos d’acier | Qu’en en verra le sanc raier. | Et je i ferrai tout le premier, 
| Si n’en serai pas eslanchier. | Et un et deus et cist vaut troys; | Il est bien enz a ceste foys”. HAQUIN : 
“L’autre par dela parceray, | Un mout bel clo i ficheray. | Enpreu et deus et trois – je m’enhen – | 
Et quatre que cist est bien ens!” MOSSE: “ Certes j’ai mout le cuer dolent | Quant vivre l’avons 
laissié tant. | Alons as piez, des mains n’avons-nous garde | Et un et deus et le tiers si le garde!” 
HAQUIN: “Qui a ses denz le vendroit esrachier | Il pourroit bien jusqu’a demain sachier”» (Passion 
du Palatinus: vv. 909-926). 
170 «Merveleusement le tiroient, | Les vainez du corps li rompirent | Et les ners du pis et duy cors 
(…) | Puis prindrent a tirer si fort| Quatre tirans tout d’un acort | Que des os, au tirer qu’i firent, | 
Les jointures li derompirent» (Livre de la Passion: vv. 1323-1346). 
171 Cfr. Cfr. Lelong 2011: 159-160 e Di Ninni 1981: 407. 
172 Per Specht, se è vero che la Passion di Niccolò da Verona mantiene la forma della chanson de 
geste, d’altra parte «l’impact de ce changement formel et générique sur le procédé d’adaptation est 
cependant limité» (Specht 1982: 194). 
173 Cfr. Di Ninni: 1992: 29. 

40



Il tratto che caratterizza il profilo artistico di Niccolò non si ha, quindi, in una 
ricezione passiva dei modelli francesi, ma nell’aspirazione ad una sintesi, ad un 
distillato letterario di una tradizione percepita nel suo assoluto prestigio, ma anche 
conclusa nelle sue perfette forme. Ed è all’interno di questa cornice, autoimposta, 
che si esercita, o «si dibatte» – per riprendere un’efficace immagine di Limentani174 
– il suo sperimentalismo da epigono. 
 
 
2.2 
 

Un aspetto peculiare della letteratura franco-italiana si lega in parte a quanto 
detto a proposito dell’elemento espressivo della tradizione francese delle Passioni, 
e pertanto si presta ad essere trattato qui, a mo’ di conclusione, tanto più che la 
sua presenza costituisce una variabile all’interno delle scritture francesi d’Italia e 
può contribuire a dare un’idea della differente ricezione della cultura francese al 
di qua delle Alpi: si tratta del cosiddetto ‘intarsio’ latino che vena la facies 
linguistica dell’Entrée d’Espagne, dell’Attila di Nicola da Casola, come di tutta 
l’opera di Niccolò da Verona. 

Nelle Passioni marciane, il bilinguismo franco-veneto / latino è due volte 
problematico perché, come ha osservato Limentani, se per un verso va senz’altro 
posto in continuità con uno stilema tipico dell’epica franco-italiana, d’altra parte 
è in relazione con la specifica tradizione dei poemetti sacri175: così, per Di Ninni, 
anche la Passion di Niccolò, pur allineandosi, in questo bilinguismo, con le due 
opere epiche, proseguirebbe in realtà la linea della tradizione del messaggio 
evangelico-cristologico che rimonta alla Passion di Clermont176. Se tuttavia è vero 
che il latinismo è stilema del poema sacro in generale, le osservazioni fatte sin qui 
sulla tradizione francese permettono almeno di tracciare qualche debita distin -
zione, rimarcando innanzitutto la fisionomia allotria della Passion di Clermont – 
vicina al tropo, così come i suoi inserti sono riconducibili alla ‘farci tura’177 – 
rispetto alla tradizione narrativo-drammatica. Ora, in questa l’inserto latino non 
è così caratterizzante se non – com’è la stessa Di Ninni a precisare – nell’ultimo 
tratto del racconto, dove la presenza di voci latine rimanda alla tradizione dei 
septem verba pronunciati da Cristo in croce178: 

 
Il a dit: «Consummatum est 
Qui toute créature pest 
[Es toues mains], pere poissant, 

LE PASSIONI FRANCESI

174 Limentani 1992 [1976]: 346. 
175 Cfr. ivi: 368. 
176 Cfr. Di Ninni 1981: 417. 
177 Cfr. Zumthor 1960: 562-566. 
178 Cfr. Di Ninni 1981: 417-418. 

41



Rens mon esperit et] commant». 
(Passion des Jongleurs: vv. 1547-1550) 
 
Quant Dieu out parlé a la dame, 
Qui a sauvement met mainte ame, 
Dieu, qui pour nous grief mort soufri, 
Dit doucement: «Heli! Heli!» 
(Dez Juïs fu bien entendus), 
C’est a dire, Deus meus. 
En franchois vaut tant conme «Dieu». 
(Livre de la Passion: vv. 1623-1629) 
 
Lors dit Jhesucrist: «Siscio». 
Ce mot en latin vaut autant 
Conme «je ay soif» en droit ronmant. 
(Livre de la Passion: vv. 1636-1638) 
 
Quant vint a l’eure de mourir 
Il dit: «Consummatum est»; sans redout 
Ce fu a dire que trestout 
Quant on veuet themognier de lui, 
Estoit en se point acomply. 
(Livre de la Passion: vv. 1764-1768) 
 

Altrove, in luogo di farciture o intarsi veri e propri si incontrano rapsodici 
latinismi ecclesiastici: preziosismi, ammicchi di clergie che trapuntano l’ordito 
volgare della jonglerie179. Le due Passioni marciane, invece, si distinguono per una 
pletora di citazioni latine, tratte con lusso dall’Antico Testamento180: a volte 
Niccolò le preleva di sua mano; altre volte ripropone in latino una citazione dal -
l’Antico Testamento presente anche nel Vangelo – di cui spesso, barando, tace la 
fonte evangelica, quasi a voler spacciare il prelievo per suo: 

 
Niccolò da Verona, Passion181 
 
1. 
Ver lu aloient cantant: «Osanna fil Davit, 
Che en cist mond eis entré, tuen nom soit benedit!». (vv. 122-123) 
= Turbae autem quae praecedebant et quae sequebantur clamabant dicentes osanna Filio 
David (Mt 21, 9) 
 
2. 
Il se prist contrister et dist sens autre sort: 
«Tristis animam meam jusquement à la mort». (vv. 303-304) 
= Tunc ait illis tristis est anima mea usque ad mortem (Mt 26,38) 
 

MARCO FRANCESCON

179 Cfr. la forma accusativa J(h)esum nella Passion des Jongleurs (vv. 1002, 1106, 1180, 1315, passim) 
e nel ms. D del Livre de la Passion (vv. 324, 619, 727, passim). 
180 O anche dalla liturgia (cfr., in questa stessa sede, la proposta di Fassanelli per la Passion di 
Niccolò da Verona). 
181 Lo spoglio degli intarsi latini della Passion di Niccolò è ripreso da Specht 1982: 178-181 e Di 
Ninni 1981: 419-421. 

42



3. 
E sour cist feit avoit dit dou temps ancionaus 
Yeremie le prophete, che ne fu pas bidaus: 
«Acceperunt triginta diners d’argient metaus, 
Quod apreciaverunt a filijs Israaus 
Et in figuli agrum dederunt eos sens gaus». (vv. 734-738) 
= Tunc impletum est quod dictum est per Hieremiam prophetam dicentem et acceperunt 
triginta argenteos pre tium adpretiati quem adpretiaverunt a filiis Israhel et dederunt eos 
in agrum figuli sicut constituit mihi Dominus (Mt 27, 9-10 = Za 11, 13) 
 
4. 
Sour ce avoit dit David, che de bien dir fu pront: 
«Partiti sunt vestimenta mea e en lour vont». 
Ancour dist: «Et in vestem meam sortem miseront». (vv. 772-774) 
= Ut scriptura impleatur dicens partiti sunt vestimenta mea sibi et in vestem meam 
miserunt sortem (Io 19, 24 = Ps 21, 19) 
 
5. 
E Jesus fu en mi d’eus. E lour fu aemplis 
Le dit de la Scriture, che dist dou temps antis: 
«Et reputatus est cum iniquis ceitis». (vv. 790-792) 
= Et adimpleta est scriptura quae dicit et cum iniquis reputatus est (Mt 15, 28 = Is 53, 
12) 
 
6. 
Ancor avoit Davit dit en sa profecie: 
«Traditus sum et non egrediebar mie». (vv. 173-174) 
= Traditus sum et non egrediebar (Ps 87, 9) 
 
7. 
Sour ce avoit dit David che fu plain de doctrine: 
«Oprobrium factus sum vicinis meis e aïne». 
= Factus est obprobrium vicinis suis (Ps 88, 42) 
 
Ed è da notare l’affinità tra questo metodo e quello dell’anonimo della Passion 

du Christ, che riporta quasi sempre in latino diversi passi veterotestamentari dei 
quali è variamente indicata l’origine182: 

 
Passion du Christ 
 
1. 
Jesus adore de parfont cors pensis, 
Un sermons dit che tres bien fu oïs: 
«Usque ad mortem anima mea est tristis» (vv. 52-54) 
= Tunc ait illis tristis est anima mea usque ad mortem (Mt 26,38) 
 
2. 
«Vere filius Dei erat Jhesus doul roi divins» 
= Vere Dei Filius erat iste (Mt 27, 54) 
 

LE PASSIONI FRANCESI

182 Cfr. Passion du Christ: 21. 

43



3. 
Doul sanct profete, chi aveit profeté: 
«Sol propter tercium facta est la amisté» (vv. 253-254) 
= et facti sunt amici Herodes et Pilatus in ipsa die (Lc 23, 12) 
 
4. 
‘Et super vestem meam (çe dit les Escriç) 
Posuerunt sortem’. Çe est voir sanç boisiç. (vv. 413-414) 
= Ut scriptura impleatur dicens partiti sunt vestimenta mea sibi et in vestem meam 
miserunt sortem (Io 19, 24 = Ps 21, 19) 
 
5. 
Afors un pitet sol por acomplir 
La proficie che atrovons en Sautir: 
‘Potaverunt me, quan moi veerunt transir, 
Felle et aceto per fer moi plus langir’. (vv. 495-498) 
= Et dederunt ei vinum bibere cum felle mixtum 
et cum gustasset noluit bibere (Mt 27, 34 = Ps 68, 22) 
 
6. 
Adonc fu averé le sermons e complu 
De ou bon profete Davit, q’avoit disu: 
‘Et non fregerunt crura ne os de lu’. (vv. 563-565) 
= ad Iesum autem cum venissent ut viderunt eum iam mortuum non 
fregerunt eius crura […] facta sunt enim haec ut scriptura impleatur 
os non comminuetis ex eo (Io 19, 33-36 = Ps 33, 21) 
 
Lo spoglio inverso delle citazioni veterotestamentarie nell’Ystoire de la Passion 

del ms. 821 rivela, al contrario, il favore assoluto accordato al volgare. Troviamo 
infatti tradotte ad verbum due citazioni dai Profeti che le Passioni marciane non 
avrebbero esitato a riportare nella lingua della Vulgata, e un unico segmento latino, 
che funge da dossologia finale, puntualmente corredato dalla sua resa volgare: 

 
Ystoire de la Passion 
 
1. 
Et pois li dist itiels sermons: 
«Vos sostandrez scandal por moi 
En ceste nuit, qe ge le soi 
Qe il dist, la sainte scripture: 
‘Ge ferirai le pastor et paüre 
Auront les barbiz de sa mort, 
Dont elles escamperont senz nul henort’» (vv. 511-518) 
= Tunc dicit illis Iesus omnes vos scandalum patiemini in me in ista nocte. Scriptum est 
enim percutiam pastorem et dispergentur oves gregis postquam autem resurrexero 
praecedam vos in Galilaeam (Mt 26, 31) 
= Framea suscitare super pastorem meum et super virum coherentem mihi dicit Dominus 
exercituum percute pastorem et dispergantur oves (Za 13, 7) 
 

MARCO FRANCESCON

44



2. 
Tot ce q’est dit por Yeremi, 
Car il dist por trente diners 
Se doit un champt ancor achater 
(Tot por le fil Israel) (vv. 832-835) 
= Tunc impletum est quod dictum est per Hieremiam prophetam dicentem et acceperunt 
triginta argenteos pretium adpretiati quem adpretiaverunt a filiis Israhel (Mt 27, 9) 
= Et dixi ad eos si bonum est in oculis vestris adferte mercedem meam et si non quiescite 
et adpenderunt mercedem meam triginta argenteos et dixit Dominus ad me proice illud 
ad statuarium decorum pretium quod adpretiatus sum ab eis et tuli triginta argenteos et 
proieci illos in domo Domini ad statuarium (Za 11, 12-13) 
 
3. 
Hic finiatur Passio nostri Salvatoris. 
Nostra est redemptio pena creatoris 
Ipsa resurectio lux existat roboris 
Per qua[m] justa concio vitat iter nemoris. 
Ci porfenist la grant ystoire 
De Yhesu Crist le roi de gloire: 
Comant il fu pris et liez; 
Ses mans, ses piez fu encloez; 
Dau destre laht il fu feruz, 
Sus en la croiz dals mescreüz; 
Et por nostre redemption 
Il soufri mort et passion, 
Com il est voir et je le croi. 
(vv. 1440-1452) 
 
Quanto si è detto rispetto al volgare come ‘espressione’ del latino risulta utile 

per tornare su due alternative che la critica ha lasciato aperte rispetto all’inter pre -
ta zione degli intarsi latini della Passion di Niccolò da Verona. Se infatti Limen tani 
vedeva in un «gusto d’espressività» la cifra del bilinguismo del poe metto in un 
possibile rapporto con la tradizione dei sermoni mescidati183, al contempo ricor -
dava che nella letteratura franco-italiana cultura classica e cultura francese tendono 
a porsi sullo stesso piano, entrambi come universi di prestigio184. Questa seconda 
interpretazione tende a ridimensionare la componente espressiva, che nell’alter -
nanza linguistica è naturalmente prerogativa della lingua incolta. Se quindi ci si 
attiene ad un rapporto per cui ‘lingua 1’ = espressiva e ‘lingua 2’ = elevata185, ri -
spetto alle Passioni della tradizione francese l’impasto linguistico delle marciane 
risulta connesso meno ad un «gusto d’espressività» e più ad uno «sfoggio d’erudi -
zione»186 – atteggiamento peraltro ricorrente nell’epica franco-italiana, seppur così 

LE PASSIONI FRANCESI

183 Limentani 1992 [1978-1981]: 212. Così anche Di Ninni 1981: 416-417. 
184 Cfr. Limentani 1976: 348. 
185 Cfr. Renzi 1976: 574 e Ruggieri 1962: 166: «dei due componenti che, in vario modo, vi sono 
giustapposti e fusi [nel franco-italiano] l’elemento nobile o nobilitante, anche in senso diacronico, 
è costituito dal francese, mentre l’elemento popolare è rappresentato da quello italiano». 
186 Di Ninni 1981: 417, 421. 

45



vario negli esiti: si confrontino le postille erudite dell’Entrée d’Espagne con gli 
strologati «intarsi latini» dell’Attila di Niccolò da Casola187. Lo stesso Limentani, 
del resto, sembra infine propendere per l’alterità del profilo mistilingue della 
Passion di Niccolò rispetto alle Passioni francesi: 

 
Piuttosto che credere ad una soluzione stilistica connessa col genere o col tema converrà 
scorgere un’inerenza del fenomeno in una più ampia tradizione di lingua di comunicazione 
colta, o meglio di divulgazione culturale188. 
 
Se, quindi, esiste quella linea definitoria della «letteratura cristiana» in cui 

confluiscono realismo e mescolanza degli stili, già tratteggiata da Auerbach189 a 
partire dai drammi bilingui antico-francesi, e ancor viva, secondo Lazzerini, nei 
sermoni maccaronici del ’500190, questa sembra interrompersi con le Passioni 
franco-italiane, dove il bilinguismo non è indice di espressività o residuo di una 
volontà di espressione del sublimis in humilis per l’ordo laicorum, ma partecipa di 
una ricerca del preziosismo erudito, ad abbozzare la fisionomia di intellettuale 
dell’autore e a legittimarne la pratica letteraria. La linea del sermo humilis prosegue 
piuttosto, lungo la giuntura benedettino-francescana, con le forme liriche e 
drammatiche della lauda, che non tarderanno ad imporsi in area padana. 

 
Proprio in questo, tuttavia, può essere riscattata l’originalità delle Passioni 

marciane. La concezione del rapporto tra latino e francese (o franco-italiano) 
costituisce un altro ambito in cui si misura lo scarto tra la Passion dell’821 e le 
altre due; più in generale l’intarsio latino si presta a rimarcare la polarità, già 
indicata da Adolfo Mussafia191, tra i testi più vicini alla tradizione francese e quelli 
più legati all’originale sintesi linguistica e culturale delle corti dei «Signori 
d’Italia»192, in un instabile confine tra scritture «franco-lombarde» e «il ‘franco-
lombardo’ come lingua letteraria»193, che, come ha riassunto Capusso, si misura 
in senso diacronico, nello scarto tra Due e Trecento; diatopico, nel senso di una 
progressiva concentrazione nel Veneto di terraferma; e diafasico, da una dinamica 
di appropriazione della tradizione letteraria francese nella varietà dei generi e delle 
forme – testimoniata dalla raccolta dell’821 – ad un approfondimento della lassa 
epica inaugurato dall’Entrée d’Espagne e proseguito, fra gli altri, da Niccolò da 

MARCO FRANCESCON

187 Dove «non si tratta solo di termini, ma di una particolare ricerca stilistica, inserita in una spe -
cifica tradizione» (Limentani 1992 [1986]: 219) 
188 Limentani 1992 [1978-1981]: 206. 
189 Cfr. Auerbach 1958. 
190 Cfr. Lazzerini 1971. 
191 Cfr. Mussafia 1983 [1864]; cfr. Capusso 2007: 163-164. 
192 Folena 1990 [1964]. 
193 Cfr. Renzi 1976: 563. S’intende che a ‘Lombardia’ è dato «il significato e l’estensione che essa 
aveva al tempo di Dante» (Ruggieri 1962: 161). 

46



Verona e Nicola da Casola194. Come hanno opportunamente osservato Limentani 
e Morlino, occorre non eccedere in schematismi: né nell’esagerare la «scissione 
tra fase duecentesca e trecentesca», né nel limitare al genere epico una produzione 
che resta aperta a diverse mescidazioni narrative, anche all’interno della stessa 
lassa195. Ciò che conta, piuttosto, è rimarcare come l’elezione della lassa epica a 
rime de france rientri in un programma letterario consapevole: anche l’intarsio 
latino delle Passioni marciane dovrà quindi essere considerato, proprio nella sua 
discontinuità rispetto ai latinismi delle Passioni narrative francesi, un tratto di 
quello sperimentalismo epigonale di cui si è già parlato, e quindi parte integrante 
della koinè franco-veneta196 per come si illustra particolarmente nella produzione 
epica di «quell’area orientale dell’Alta Italia che dalla fascia subalpina discende al 
basso Po, con centri principali a Verona, Treviso, Padova e Ferrara»197. Nella 
Passion dell’821 la latenza degli intarsi latini va di pari con la latenza delle creazioni 
gallicizzanti – iperfrancesismi, chimere bilingui, a volte veri e propri monstra 
lessicali198 – che ricorrono, specie nella sede privilegiata della rima199, nella Passion 
come in generale nell’opera di Niccolò da Verona. Si deve ad Infurna il teorema 
che pone la grammaticalità di questi testi in proporzione inversa rispetto allo 

LE PASSIONI FRANCESI

194 «All’uso di un francese relativamente puro da parte degli scrittori del primo periodo si con -
trap pone, nel secolo successivo, una resa alquanto mescidata con le varietà italiane nord-orientali, 
ed il parallelo trasferimento della più ampia area di attività francesizzante ad un settore nettamente 
più delimitato sia per orientamento generico – poiché all’abbondanza di scelte del sec. XIII si 
sostituisce, nel XIV, la prevalente caratterizzazione epico-romanzesca – che quanto a dislocazione 
geoculturale» (Capusso 2007: 163). 
195 Limentani 1992 [1978-1981]: 206, cit. in Morlino 2015: 8; cfr. anche Morlino 2014b. 
196 «È indubbio che a un certo punto la mescolanza di elementi francesi e veneti è venuta a co sti -
tuire una koinè, messa in opera, naturalmente, con variazioni dovute alla varia competenza dei 
copisti; una koinè di cui va notato l’arcaismo nel tipo francese, che dipende dai modelli 
duecenteschi delle chansons prevalentemente usati da autori e copisti anche per l’assimilazione di 
quella lingua. Va rilevato che questa koinè ha costituito la principale lingua letteraria usata nel 
Veneto durante il secolo XIV: per questo la produzione in dialetto è molto più scarsa che nella 
vicina Lombardia, che ha invece sviluppato una koinè di tipo lombardo, senza provarsi in 
produzioni francesi» (Segre 1995: 643-644). Cfr. anche Infurna 2003: 410-411 e Roncaglia 1965: 
740: «Non alla creazione arbitraria, ma comunque all’introduzione di forme né propriamente 
francesi, né propriamente venete, né semplicemente risultanti da meccanica contaminazione tra 
le due lingue, conduce d’altra parte anche l’attenuarsi della polarità fra veneto e francese, fra 
“traduzione” e “trascrizione”. La tendenza alla traduzione pura e semplice, frenata dall’opposta 
tendenza alla conservazione della patina forestiera quale garanzia di prestigio, dà luogo infatti a 
soluzione i di compromesso, tra le quali non è infrequente il ricorso ad elementi capaci di surrogare 
la patina forestiera francese con altra più vicina al veneto, ma non “veneta” in senso stretto. È il 
caso dei toscanismi e latinismi già citati, che al prestigio letterario del francese sostituiscono quello 
dell’italiano o del latino». 
197 Segre 1995: 731. 
198 Cfr. Heinz 2003: 131-132. Per i limiti degli studi lessicografici sul franco-italiano, anche in 
riferimento al problema delle vere o presunte neo-formazioni, cfr. Morlino 2010 e 2014. 
199 Cfr. Roncaglia 1965: 741, Di Ninni 1989: 203, Capusso 2007: 166. 

47



sforzo di iperletterarietà che sottende l’intenzione artistica dell’autore, in un 
«mantenimento, anche simbolico, della originaria veste straniera dei testi»200: 
questo «valore simbolico» annesso alla lingua colta vale certamente anche per il 
latino. Se nella Passion dell’821, più vicina ai modelli francesi, la presenza del 
latino non è caratterizzante e il grado di mescidanza linguistica è tutto sommato 
contenuto201, e comunque apparentemente irriflesso, nella lingua di Niccolò l’o -
sten tata ricerca dei latinismi – «indizi di uno sforzo di letterarizzazione, agli 
an ti podi di una mescolanza casuale»202 – fa il paio con il gusto per l’invenzione 
lin guistica tra francese e italiano (veneto), esito di quella che Heinz ha definito 
«interferenza consapevole»203: 

 
Infatti, l’interferenza spesso sembra voluta, in quanto Niccolò usa in modo molto flessibile 
tutte le possibilità di formazione di parole che i due sistemi linguistici, francese e italiano, 
gli offrono, per creare, nell’ambito del lessico, un terzo sistema, franco-italiano, adatto per 
qualsiasi esigenza posta dalla rima e dalla composizione204. 
 
L’interesse per le Passioni marciane non sta quindi nella rielaborazione originale 

del racconto evangelico, quanto nel trattamento del soggetto devoto all’interno 
della peculiare ricezione e trasmissione della letteratura francese che contrad -
distingue l’area letteraria veneta del XIV secolo: proprio questa disciplina, che per 
molti versi cristallizza nelle forme e negli stilemi ciò che si offriva nella sua varietà 
e vitalità storica, è motivo dell’originalità delle Passioni marciane rispetto alla 
tradizione francese. Il loro studio comparato contribuisce, fra l’altro, a rimarcare 
il divario fra una situazione duecentesca di importazione dei testi francesi in Italia 
settentrionale – rappresentata dalla Passion dell’821 – e il Trecento della Padania 
nord-orientale, dove prende corpo una letteratura di cui emergono più netti il 
gusto prevalente e il profilo di quegli autori che, come scriveva Ruggieri sov -
vertendo l’assunto di Rajna205, «vollero e seppero scrivere la Mischsprache che 
effettivamente scrissero»206. 

 
 
 
 

MARCO FRANCESCON

200 Infurna 2003: 411. 
201 Cfr. Ystoire de la Passion: 17. 
202 Segre 1995: 644. 
203 Heinz 2003: 142. 
204 Ibid. 
205 Cfr. Rajna 1998 [1871]: 200. 
206 Ruggieri 1962: 163; cfr. Capusso 2007: 173-174.

48



Bibliografia 
 
 
I. Manoscritti 
 
Paris BnF fr. 821                          Bibliothèque nationale de France       français             821 
Venezia BNM fr. Z. 6 (=226)       Biblioteca Nazionale Marciana           français             226 
Venezia BNM Str. App. 39          Biblioteca Nazionale Marciana           Stranieri App.    39 
 
 
II. Opere 
 
AH 

Analecta hymnica Medii Aevi. Herausgegeben von Guido Maria Dreves, 54 
voll., New York-London, Johnson Reprint Corp., 1961 [rist. anast. dell’ed. 
Leip zig, 1886-1922]. 

 
Bible anonyme (ms. BnF fr. 763) 

La Bible anonyme du Ms. Paris B. N. f. fr. 763. Édition critique par Julia C. 
Szirmai, Amsterdam, Rodopi, 1985 («Faux titre», 22). 

 
Biblia sacra 

Biblia sacra iuxta Vulgatam versionem, adiuvantibus B[onifatio] Fischer, 
I[ohanne] Gribomont, H[edley] F[rederico] D[avide] Sparks, W[alterio] 
Thiele; recensuit et brevi apparatu critico instruxit Robert Weber; editionem 
quintam emendatam retractatam praeparavit Roger Gryson, Stuttgart, 
Deutsche Bibelgesellschaft, 2007. 

 
Chevalerie de Judas Macabé 

Edmund Stengel, Frammenti di una traduzione libera dei libri dei Maccabei in 
decasillabi antico-francesi, in «Rivista di filologia romanza», 2 (1875-1876), pp. 
82-90. 

 
Delivrance du peuple d’Israel 

La delivrance du peuple d’Israel. Ediert von Walter Eickhoff, Munchen, Hueber, 
1970 («Beitrage zur romanischen Philologie des Mittelalters»). 

 
Eructavit 
 
(ed. Jenkins) 

Eructavit, an Old French metrical paraphrase of psalm XLIV. Published from all 
known manuscripts and attributed to Adam de Perseigne by T[homas] 
Atkinson Jenkins, Dresden, Gesellschaft für romanische Philologie, Halle, 

LE PASSIONI FRANCESI

49



Niemeyer, 1909 («Gesellschaft für romanische Literatur», 20). 
 
(ed. Meliga) 

Walter Meliga, L’«Eructavit» antico-francese secondo il ms. Paris B. N. fr. 1747, 
Alessandria, Edizioni dell’Orso, 1992 («Scrittura e scrittori», 6). 

 
Estoire de Joseph 

L’estoire Joseph. Herausgegeben von Ernst Sass, Dresden – Halle, Gesellschaft 
für romanische literatur – Niemyer, 1906 («Gesellschaft für romanische 
literatur», 12). 

 
Evangelium Nicodemi 

Evangelia apocrypha: adhibitis plurimis codicibus Graeci et Latinis maximam 
partem nunc primum consultis atque ineditorum copia insignibus. Collegit atque 
recensuit Constantinus de Tischendorf, Hildesheim, Olms, 1987 [rist. dell’ed. 
Lipsia, 1876]. 

 
Evrat, Genèse 

Evrat, La Genèse d’Evrat. Éditée par Wil Boers, 4 voll., Leiden, Universiteit 
Leiden, 2002. 

 
Grant mal fist Adam 

Reimpredigt. Herausgegeben von Hermann Suchier, Halle, Niemeyer, 1879 
(«Bibliotheca normannica», 1). 

 
Itinerarium Egeriae 

Itinerarium Egeriae. Cura et studio Aet. Franceschini et R. Weber, in Itineraria 
et alia geographica, Turnhout, Brepols, 1965 («Corpus Christianorum. Series 
Latina», 175), pp. 27-90. 

 
Jeu d’Adam 

Le Jeu d’Adam. Édition critique et traduction par Geneviève Hasenohr; 
introduction par Geneviève Hasenohr et Jean-Pierre Bordier, Genève, Droz, 
2017 («Texte courant»). 

 
Livre de la Passion 

Le livre de la passion: poème narratif du XIVe siècle. Édité par Grace Frank, Paris, 
Champion, 1930 («Les classiques françaises du Moyen Âge»). 

 
Ludus breviter de Passione 

Ludus breviter de passione, in Young 1951 [1933], vol. I, pp. 524-516. 
 
Ludus de Passione 

Ludus de passione, in Nine medieval Latin plays. Edited and traslated by Peter 

MARCO FRANCESCON

50



Dronke, Cambridge, Cambridge University Press, 1994 («Cambridge 
Medieval Classics», 1), pp. 198-237. 

 
Niccolò da Verona, Pharsale 

Niccolò da Verona, Pharsale, in Opere. A cura di Franca di Ninni, Venezia, 
Marsilio, 1992, pp. 99-202. 

 
Niccolò da Verona, Prise de Pampelune 

Niccolò da Verona, Prise de Pampelune, in Opere. A cura di Franca di Ninni, 
Venezia, Marsilio, 1992, pp. 203-389. 

 
Niccolò da Verona, Passion 

Niccolò da Verona, Passion, in Opere. A cura di Franca di Ninni, Venezia, 
Marsilio, 1992, pp. 391-427. 

 
Oglerio di Locedio, Liber de passione Christi 
 
(ed. Bestul) 

Thomas Bestul, Texts of the passion: latin devotional literature and medieval 
society, Universiry of Pennsylvania press, 1996 («Middle Ages series»), pp. 166-
185. 

 
(ed. Marx) 

William C. Marx, The Quis dabit of Oglerius de Tridino, Monk and Abbot of 
Locedio, in «The Journal of Medieval Latin», 4 (1994), pp. 118-129. 

 
Ordines romani 

Andrieu Michel, Les ordines romani du haut Moyen Âge, Louvain, Spicilegium 
sacrum Lovaniense, 1931-1961. 

 
Passion de Sainte-Geneviève 

Le mystère de la passion Nostre Seigneur: du manuscrit 1131 de la Bibliothèque 
Sainte-Geneviève. Édité avec une introduction et des notes par Graham A. 
Runnals, Genève – Paris, Droz – Librairie Minard, 1974 («Textes littéraires 
français»). 

 
Parafrasi al Cantico (ms. Le Mans 173) 

The Song of Songs. A Twelfth-Century French Version. Edited from ms. 173 of 
the Bibliothèque Municipale of Le Mans by Cedric E. Pickford, London-New 
York-Toronto, Oxford University Press, 1974. 

 
Passione di Montecassino 

Mauro Inguanez, Un dramma della Passione del secolo XII, in «Miscellanea 
Cassinese», 17 (1939), pp. 6-56. 

LE PASSIONI FRANCESI

51



 
Passion des Jongleurs 
 
(ed. Theben – Pfuhl) 

Hermann Theben, Die altfranzösischen Achtsilbnerredaktion der «Passion», 
Greifswald, Kunike, 1909 (vv. 1-1554). 

 
Erich Pfuhl, Die weitere Fassung der altfranzösischen Dichtung über Christi 
Höllenfahrt, Greifswald, 1909 (vv.1555-3328). 

 
(ed. Foster) 

The Northern Passion, French Text, Variants and Fragments, etc. Edited by 
Frances A. Foster, London, Kegan Paul, Trench, Trübner & Co. – Humphrey 
Milford, Oxford University Press, 1913-1916 («Early English Text Society. 
Original Series», 145 e 147) [rist. New York, Kraus, 1971]. 

 
(ed. Perry) 

La passion des jongleurs, texte établi d’après la Bible des sept estaz du monde de 
Geufroi de Paris. Édition critique, introduction, notes et glossaire par Anne 
Joubert Amari Perry, Paris, Beauchesne, 1981 («Textes, dossiers, documents», 
4). 

 
Passion di Clermont-Ferrand 

D’Arco Silvio Avalle, Cultura e lingua francese delle origini nella «Passion» di 
Clermont-Ferrand, Milano-Napoli, Ricciardi, 1962. 

 
Passion du Christ 

La passion de Venise: cod. marc. franc. 6. (= 226), a cura di Virginio Bertolini, 
Verona, Bi & Gi, 1987. 

 
Passion du Palatinus 

La Passion du Palatinus: mystère du XIV siècle. Édité par Grace Frank, Paris, 
Champion, 1972 («Les classiques français du Moyen Age», 30). 

 
PL 

Patrologiae Cursus Completus, Series Latina. Accurante Jean-Paul Migne, 221 
voll., 1844-1855. 

 
Poème anglo-normand sur l’Ancien Testament 

Poème anglo-normand sur l’Ancien Testament, édition et commentaire par Pierre 
Nobel, Paris, Champion, 1996 («Nouvelle bibliothèque du Moyen Age», 37). 

 
Proverbes de Salemon 

Les proverbes de Salemon by Sanson de Nantuil. Edited by Claire Isoz, 3 voll., 
London, The Anglo-Norman Text Society, 1988. 

MARCO FRANCESCON

52



 
San Bernardo, Epistola 87 

San Bernardo, Epistola 87: Ad Ogerium canonicum regularem, in Opere di San 
Bernardo. A cura di Ferruccio Gastaldelli, Lettere, parte prima (1-210), Milano, 
Scriptorium Clarevallense. Fondazione di Studi Cistercensi, 1986, pp. 422-
437. 

 
Seinte resureccion 

La seinte resureccion: from the Paris and Canterbury Mss. Edition begun by the 
late Professors T. Atkinson Jenkins & J. M. Manly, and completed by Mildred 
K. Pope, Oxford, Anglo-norman text society, 1943 («Anglo-Norman texts / 
Anglo-Norman text society», 4). 

 
Suscitatio Lazari 

Suscitatio Lazari, in Hilarii Aurelianensis Versus et ludi; Epiostolae; Ludus Da-
nielis Belouacensis. Herausgegeben von Walther Bulst und M. L. Bulst-Thiele; 
Anhang Die Egerton Handschrift, Bemerkungen zur Musik des Daniels-Spiels 
von Beauvais von Mathias Bielitz, Leiden, Brill, 1989 («Mittellateinische Stu-
dien und Texte», 16), pp. 36-42. 

 
Uguccione da Pisa, Derivationes 

Uguccione da Pisa, Derivationes. Edizione critica princeps a cura di Enzo 
Cecchini e di Guido Arbizzoni, Firenze, Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2004. 

 
Ystoire de la Passion 

Ystoire de la Passion: B.N. MS fr. 821, by Edith Armstrong Wright, Baltimore 
– London – Paris, John Hopkins – Oxford University – Les belles lettres, 1944 
(«The Johns Hopkins studies in romance literatures and languages»). 

 
 
III. Studi e strumenti 
 
Agrigoroaei 2011 

Vladimir Agrigoroaei, Evangelium Nicodemi / Acta Pilati, in Translations 
médiévales. Cinq siècles de traductions en français au Moyen Âge (XIe – XVe siècles). 
Étude et Répertoire: sous la direction de Claudio Galderisi, avec la collaboration 
de Vladimir Agrigoroaei, 2 voll., Turnhout, Brepols, 2011, vol. II/1, pp. 185-
190. 

 
Auerbach 1958 

Auerbach, Sermo humilis, in Lingua letteraria e pubblico nella tarda antichità 
latina e nel Medioevo, Milano, Feltrinelli, 20184, pp. 33-67 [ed. or., Sermo 
humilis, in Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spätantike und im 

LE PASSIONI FRANCESI

53



Mittelalter, Bern, Franke, 1958]. 
 
Babbi 1982 

Anna Maria Babbi, Appunti sulla lingua della «Storia di Landomata» (Parigi, 
Biblioteca Nazionale, ms. 821 del fondo francese), in «Quaderni di Lingue e Let -
te rature», 7 (1982), pp. 125-144. 

 
Babbi 1984 

Anna Maria Babbi, Il testo franco-italiano degli «Amaestramens» di Aristotele a 
Alessandro (Parigi, B. N., ms. 821 del fondo francese), in «Quaderni di Lingue 
e Letterature», 9 (1984), pp. 201-269. 

 
Baldelli 1981 

Ignazio Baldelli, Dal Pianto cassinese alla lauda umbra, in Le laudi drammatiche 
umbre delle origini. Atti del V convegno di studio (Viterbo, 22-25 maggio 
1980), Centro di studi sul teatro medioevale e rinascimentale, Viterbo, Union 
printing Agnesotti, 1981, pp. 47-63. 

 
Barillari 2009 

Sonia Maura Barillari, Allestimento scenico ed «effetti speciali» nel Jeu d’Adam, 
in Teatro medievale e drammaturgie contemporanee. Atti del XIII Convegno 
internazionale (Rocca Grimalda, 20-21 settembre 2008), a cura di Sonia 
Maura Barillari, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2009 («L’immagine riflessa. 
Serie miscellanea», 12), pp. 63-92. 

 
Bertoni 1910 

Giulio Bertoni, Correzioni al testo della Passione di Nicolò da Verona, in 
«Zeitschrift für romanische Philologie», 34 (1910), pp. 86-87. 

 
Billanovich 1976 

Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, in Storia della cultura veneta, a 
cura di Girolamo Arnaldi e Manlio Pastore Stocchi, Vicenza, Neri Pozza, 1976-
1987, vol. II. Il Trecento, 1976, pp. 19-110. 

 
Bino 2008 

Carla Bino, Dal trionfo al pianto: la fondazione del teatro della misericordia nel 
Medioevo (V-XIII secolo), Milano, V&P, 2008. 

 
Bino 2018 

Carla Bino, Com-passione. Dalla Passione evangelica alla Passione compatita, in 
Ead., Scene. Saggi sul teatro tra testi, sguardi e attori, Milano, EDUCatt, 2018. 

 
Bisson 2008 

MARCO FRANCESCON

54



Sebastiano Bisson, Il fondo francese della Biblioteca Marciana di Venezia, Roma, 
Edizioni di storia e letteratura, 2008 («Sussidi eruditi», 76). 

 
Bordier 1998 

Jean-Pierre Bordier, Le jeu de la passion: le message chrétien et le théâtre français: 
XIII-XVI, Paris, Champion, 1998 («Bibliothèque du XV siècle», 58). 

 
Braghirolli – Meyer – Paris 1880 

Willelmo Braghirolli, Paul Meyer, Gaston Paris, Inventaire des manuscrits en 
langue française possédés par Francesco Gonzaga I, capitaine de Mantoue mort en 
1407, in «Romania», 9 (1880), pp. 497-514. 

 
Casagrande – Vecchio 1979 

Carla Casagrande, Silvana Vecchio, Clercs et jongleur dans la société médiévale 
(XIIe et XIIIe siècles), in «Annales. Economies, sociétés, civilisations», 5 (1979), 
pp. 913-928. 

 
Capusso 2007 

Maria Grazia Capusso, La produzione franco-italiana dei secoli XIII e XIV: 
convergenze letterarie e linguistiche, in Plurilinguismo letterario. Atti del 
Convegno internazionale (Udine, 9-10 novembre 2006), a cura di Renato 
Oniga e Sergio Vatteroni, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2007, pp. 159-204. 

 
Cattin 2005 

Giulio Cattin, Testi e musiche dei Compianti mariani fino al XV secolo nell’Italia 
del nord, in Teatro delle statue: gruppi lignei di Deposizione e Annunciazione tra 
XII e XIII secolo. Atti del convegno Attorno ai gruppi lignei della Deposizione 
(Milano, 15-16 maggio 2003), Museo diocesano Fondazione S. Ambrogio, 
Milano, V&P, 2005. 

 
Cavagna 2012 

Mattia Cavagna, Ancora sulla mancata ricezione della Divina Commedia in 
Francia: il purgatorio alla fine del Medioevo secondo quattro fonti francesi, in 
Culture, livelli di cultura e ambienti nel Medioevo occidentale. Atti del IX 
Convegno della società italiana di filologia romanza (Bologna, 5-8 ottobre 
2009), a cura di Francesco Benozzo et alii, Roma, Aracne, 2012, pp. 229-246. 

 
Cazal 1998 

Yvonne Cazal, Les voix du peuple – Verbum Dei: le bilinguisme latin – langue 
vulgaire au Moyen Âge, Genève, Droz, 1998 («Publications romanes et 
françaises», 223). 

 
Cingolani 1985 

LE PASSIONI FRANCESI

55



Stefano Maria Cingolani, Conservazione di forme, adattamento e innovazione. 
Note preliminari sulla metrica della letteratura religiosa francese fra XI e XIII 
secolo, in «Cultura neolatina», 45 (1985), pp. 23-44. 

 
Clouzot 2002 

Martine Clouzot, Homo ludens – homo viator: le jongleur au cœur des échanges 
culturels au Moyen Âge, in Les échanges culturels au Moyen Âge. XXXIIe Congrès 
de la SHMES (Université du Littoral Côte d’Opale, juin 2001) / Société des 
historiens médiévistes de l’enseignement supérieur public, Paris, Publications 
de la Sorbonne, 2002 («Histoire ancienne et médiévale», 70), pp. 293-301. 

 
Contini 1949 

Gianfranco Contini, Teatro religioso del Medioevo fuori d’Italia: raccolta di testi 
dal secolo VII al secolo XV, Milano, Bompiani, 1949 («Pantheon»). 

 
Crescini 1932 [1895-1896] 

Vincenzo Crescini, Di una data importante nella storia dell’epopea franco-veneta, 
in «Atti del Reale Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti», s. VII, VII (1895-
1896), pp. 1150-1174, poi in Id., Románica Fragmenta, scritti scelti dall’autore, 
pubblicati a cura dell’Università di Padova, del Reale Istituto Veneto, dei 
colleghi, amici e discepoli, Torino, Chiantore, 1932, pp. 328-350 [da cui si 
cita]. 

 
Curtius 2022 [1948] 

Ernst Robert Curtius, Letteratura europea e Medio Evo latino, Macerata, 
Quodlibet, 2022 [ed. or., Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, 
Bern, Franke, 1948]. 

 
De Bartholomaeis 19522 

Vincenzo De Bartholomaeis, Origini della poesia drammatica italiana, Torino, 
SEI, 19522 («Nuova biblioteca italiana») [1a ed. Bologna, Zanichelli, 1924]. 

 
De Laude 2001 

Silvia de Laude, Il «monologo drammatico». Sul repertorio dei giullari nel 
Medioevo, in «Anticomoderno», 5 (2001), pp. 41-54. 

 
Didi-Huberman 2008 [2007] 

Georges Didi-Huberman, L’immagine aperta. Motivi dell’incarnazione nelle arti 
visive, Milano, Mondadori, 2008 [ed. or. L’image ouverte. Motifs de l’incarnation 
dans les arts visuels, Paris, Gallimard, 2007]. 

 
Di Ninni 1981 

MARCO FRANCESCON

56



Franca Di Ninni, La Passion di Niccolò da Verona fra traduzione e tradizione, 
in «Studi francesi» (1981), pp. 407-423. 

 
Di Ninni 1989 

Franca Di Ninni, La formazione del lessico in Niccolò da Verona, in Holtus (et 
alii) 1989, pp. 202-208. 

 
Di Ninni 1992 

Franca Di Ninni, Introduzione, in Niccolò da Verona, Opere, Venezia, Marsilio, 
1992, pp. 9-97. 

 
Drumbl 1989 

Il teatro medievale, a cura di Johann Drumbl, Bologna, Il Mulino, 1989 
(«Problemi e prospettive. Serie di musica e spettacolo»). 

 
Folena 1990 [1964] 

Gianfranco Folena, La cultura volgare e l’«umanesimo cavalleresco» nel Veneto, 
in Umanesimo europeo e Umanesimo veneziano, a cura di Vittore Branca, Firen -
ze, Sansoni, 1964 («Civiltà europea e civiltà veneziana», 2), pp. 141-158; poi 
in Culture e lingue nel Veneto medievale, Padova, Programma, 1990 («Filologia 
veneta. Testi e studi», 1) [da cui si cita]. 

 
Folena 2021 [1991] 

Gianfranco Folena, Volgarizzare e tradurre. Con altri scritti sulla traduzione, 
edizione riveduta e ampliata a cura di Gianfelice Peron, Firenze, Cesati, 2021 
[1a ed. Torino, Einaudi, 1991]. 

 
Francescon cds 

Marco Francescon, La glossa poetica dell’Eructavit antico-francese e della parafrasi 
al Cantico dei Cantici del ms. Le Mans 173, in Le mille facce della glossa. Forme 
testuali della spiegazione. Atti del XLIX Convegno Interuniversitario di 
Bressanone (8-10 luglio 2022), a cura di Alvaro Barbieri, Gianfelice Peron e 
Fabio Sangiovanni, Padova, Esedra, in cds. 

 
Frank 1944 

Grace Frank, The genesis and staging of the Jeu d’Adam, in «Publications of the 
Modern Language Association of America», 59/1 (1944), pp. 7-17. 

 
Gambino 1999 

Francesca Gambino, Epica biblica: spunti per la definizione di un genere 
medievale, in «La parola del testo», 5 (1999), pp. 7-44. 

 
Giannini 2002-2003 

LE PASSIONI FRANCESI

57



Gabriele Giannini, Produzione e circolazione manoscritte del romanzo francese 
in versi dei secoli XII e XIII in Italia, Tesi di dottorato, Università degli Studi 
di Roma “La Sapienza”, tutor R. Antonelli, a.a. 2002-2003. 

 
Gottardi 2014-2015 

Pierandrea Gottardi, La Pharsale di Niccolò da Verona. Un’analisi delle strutture 
formali, Tesi triennale, Università di Trento, relatore M. Infurna, a.a. 2014-
2015. 

 
Grimm 1978 

Reinhold R. Grimm, Der Grenzfall des Bibelepos, in Grundriss der romanischen 
Literaturen des Mittelalters, IV. Le roman jusqu’à la fin du XIIIe siècle, directeurs 
Jean Frappier et Reinhold R. Grimm, 1.  (Partie historique), Heidelberg, 
Winter-Universitätsverlag, 1978, pp. 488-501. 

 
Haines 2005 

John Haines, A newly discovered old french passion poem fragment in Grenoble, 
in «Romania», 123 (2005), pp. 213-222. 

 
Hardison 1969 

Osborne Bennett Hardison, Christian rite and Christian drama in the Middle 
Ages: essays in the origin and early history of modern drama, Baltimore, The Johns 
Hopkins Press, 1969. 

 
Hasenohr 1992 

Geneviève Hasenohr, Passion des jongleurs, in Dictionnaire des lettres françaises: 
le Moyen Âge, ouvrage préparé par Robert Bossuat et alii, édition entièrement 
revue et mise à jour sous la direction de Geneviève Hasenohr et Michel Zink, 
Paris, Fayard, 1992, p. 1101. 

 
Heinz 2003 

Matthias Heinz, Creatività e interferenza nel lessico di Niccolò da Verona, in 
Donum grammaticorum. Festschrift für Harro Stammerjohann, herausgegeben 
von Hans-Ingo Radatz und Rainer Schlösser, Tübingen, Niemeyer, 2003, pp. 
131-143. 

 
Holtus (et alii) 1989 

Testi, cotesti e contesti del franco-italiano. Atti del 1° simposio franco-italiano 
(Bad Homburg, 13-16 aprile 1987), In memoriam Alberto Limentani, a cura 
di Günter Holtus, Henning Krauss, Peter Wunderli, Tübingen, Niemeyer, 
1989. 

 
Huglo 1977 

Michel Huglo, L’intensità drammatica della liturgia della Settimana Santa, in 

MARCO FRANCESCON

58



Dimensioni drammatiche della liturgia medioevale. Atti del I convegno di studio 
(Viterbo, 31 maggio, 1-2 giugno 1976), Centro di studi sul teatro medioevale 
e rinascimentale, Roma, Bulzoni, pp. 110-111. 

 
Infurna 2003 

Marco Infurna, La letteratura franco-veneta, in Lo spazio letterario del Medioevo, 
diretto da Pietro Boitani, Mario Mancini, Alberto Varvaro, Roma, Salerno 
Editrice, 1992-2006, 2. Il Medioevo volgare, vol. III. La ricezione del testo, 2003, 
pp. 405-430. 

 
Konigson 1975 

Elie Konigson, L’espace théâtral médiéval, Paris, Centre national de la recherche 
scientifique, 1975. 

 
Lazzerini 1971 

Lucia Lazzerini, «Per latinos grossos». Studio sui sermoni mescidati, in «Studi di 
filologia italiana», 29 (1971), pp. 219-339. 

 
Leclercq 1979 

Jean Leclercq, Les traductions de la Bible et la spiritualité médiévale, in The Bible 
and medieval culture, edited by Willem Lourdaux and Daniel Verhelst, Leuven, 
Leuven University Press, 1979 («Mediaevalia Lovaniensia». Serie 1, «Studia»), 
pp. 263-277. 

 
Leclerc Bourdeau 2000-2001 

S. Leclerc Bourdeau, Pour une édition critique de la ‘Passion des Jongleurs’, 
Mémoire de DEA, Université François Rabelais, Tours, a.a. 2000-2001. 

 
Le Goff 2014 [1981] 

Jacques Le Goff, La nascita del Purgatorio, Torino, Einaudi, 2014 («ET Storia») 
[ed. or., La naissance du Purgatoire, Paris, Gallimard, 1981]. 

 
Lelong 2011 

Chloé Lelong, L’œuvre de Nicolas de Vérone. Intertextualité et création dans la 
littérature épique franco-italienne du XIVe siècle, Paris, Champion, 2011 («Nou -
velle bibliothèque du Moyen Âge», 105). 

 
Leonardi 2003 

Claudio Leonardi, La tradizione antica e il Medioevo, in Storia della letteratura 
italiana, diretta da Enrico Malato, Roma, Salerno Editrice, I. Dalle origini a 
Dante, pp. 49-79. 

 
Limentani 1976 

Alberto Limentani, L’epica in «Lengüe de France», «L’entrée d’Espagne» e Niccolò 

LE PASSIONI FRANCESI

59



da Verona, in Storia della cultura veneta, a cura di Girolamo Arnaldi e Manlio 
Pastore Stocchi, Vicenza, Neri Pozza, 1976-1987, vol. II. Il Trecento, 1976, 
pp. 338-368. 

 
Limentani 1992 

Alberto Limentani, L’«Entrée d’Espagne» e i Signori d’Italia, a cura di Marco 
Infurna e Francesco Zambon, Padova, Antenore, 1992 («Medioevo e Uma -
nesimo», 80). 

 
Limentani 1992 [1978-1981] 

Alberto Limentani, Franco-veneto e latino in Atti del XIV Congresso interna -
zionale di linguistica e filologia romanza (Napoli, 15-20 aprile 1974), a cura di 
Alberto Vàrvaro, 5 voll., Napoli – Amsterdam, Macchiaroli – Benjamins, 
1978-1981, vol. II, 1976, pp. 505-514; poi in Limentani 1992, pp. 203-213 
[da cui si cita]. 

 
Limentani 1992 [1983] 

Alberto Limentani, Problemi dell’epica franco-italiana: appunti sulla tecnica della 
lassa e della rima, in «Atti e memorie dell’Accademia patavina di scienze, lettere 
ed arti», 95 (1983), pp. 155-174; poi in Limentani 1992, pp. 226-242 [da cui 
si cita]. 

 
Limentani 1992 [1986] 

Alberto Limentani, Gli intarsi latini nell’Attila di Niccolo da Casola, in 
Stylistique, rhétorique et poétique dans les langues romanes. Actes du XVIIe 
Congrès international de linguistique et philologie romanes (Aix-en-Provence, 
29 août – 3 septembre 1983), vol. 8, Université de Provence – Lafitte, Aix-
en-Provence – Marseille, 1986; poi in Limentani 1992, pp. 214-225 [da cui 
si cita]. 

 
Maas 1942 

Paul Maas, Étude sur les sources de la Passion du Palatinus, Tiel, St. Maarten, 
1942. 

 
Mâle 1905 

Émile Mâle, L’Art français de la fin du Moyen Âge. L’apparition du pathétique, 
in «Revue des deux mondes» (1905) pp. 656-681. 

 
Mandach 1989 

André de Mandach, Les manuscrits uniques de la Passion et de la Pharsale de 
Nicolas de Vérone sont-ils des ‘manuscrits princeps’?, in Holtus (et alii) 1989, pp. 
232-244. 

MARCO FRANCESCON

60



 
Messenger 1936 

Ruth Ellis Messenger, The Descent Theme in Medieval Latin Hymns, in 
«Transactions and Proceedings of the American Philological Association», 67 
(1936), pp. 126-127. 

 
Morlino 2010 

Luca Morlino, Contributi al lessico franco-italiano, in «Medioevo letterario 
d’Italia», 7 (2010), pp. 65-85. 

 
Morlino 2014a 

Luca Morlino, Volgarizzare e trasporre. Una postilla al lessico della traduzione, 
in «Critica del testo», 17/2 (2014), pp. 143-157. 

 
Morlino 2014b 

Luca Morlino, Limiti e prospettive nello studio del lessico franco-italiano, in 
«Giornale italiano di filologia», 66 (2014), pp. 245-266. 

 
Morlino 2015 

Luca Morlino, Spunti per un riesame della costellazione letteraria franco-italiana, 
in «Francigena», 1 (2015), pp. 5-82. 

 
Morlino 2018a 

Luca Morlino, Nicolò da Verona tra Estensi e Gonzaga: una nuova proposta di 
agnizione storico-documentale, in Atti e Memorie. Accademia nazionale virgiliana 
di scienze lettere ed arti, vol. 84 (2016), Mantova, Accademia Nazionale 
Virgiliana di Scienze Lettere e Arti, 2018, pp. 161-172. 

 
Morlino 2018b 

Luca Morlino, Nuove tracce relative ai libri francesi dei Gonzaga, in Gli archivi 
digitali dei Gonzaga e la cultura letteraria in età moderna, a cura di Luca 
Morlino e Daniela Sogliani, Milano, Skira, 2016 («I Gonzaga digitali», 1), pp. 
105-130. 

 
Mussafia 1983 [1864] 

Adolfo Mussafia, Altfranzösische Gedichte aus venezianischen Handschriften 
herausgegeben. I. La Prise de Pampelune. II. Macaire, in Id., Scritti di filologia e 
linguistica, a cura di Antonio Daniele e Lorenzo Renzi, Padova, Antenore, 
1983, pp. 189-246 [ed. or. Wien, Gerold’s Sohn, 1864]. 

 
Nicoll 1989 [1931] 

Allardyce Nicoll, Attori e macchinerie del teatro medievale, in Drumbl 1989, 
pp. 69-96 [estratti da Masks, Mimes and Miracles. Studies in the Popular Theater, 
New York, Cooper Square Publishing, 1963, pp. 150-168 e 206-209 (1a ed. 
London, Harrap, 1931)]. 

LE PASSIONI FRANCESI

61



 
Noomen 1956 

Willem Noomen, Remarques sur la versification du plus ancien théâtre français. 
L’enchainement des répliques et la rime mnémonique, in «Neophilologus», 40 
(1956) pp. 179-193 e 249-258. 

 
Noomen 1958 

Willem Noomen, Passages narratifs dans les drames médiévaux français: essai 
d’interprétation, in «Revue belge de philologie et d’histoire», 36/3 (1958) 
(«Langues et littératures modernes / Moderne talen en letterkunden»), pp. 
761-785. 

 
Noomen 1965 

Willem Noomen, Note sur l’élément liturgique du Jeu d’Adam, in Omagiu lui 
Alexandru Rosetti, Bucarest, Academia Republicii Socialiste România, 1965, 
pp. 635-638. 

 
Noomen 1968 

Willem Noomen, Le Jeu d’Adam. Étude descriptive et analytique, in «Romania», 
89 (1968), pp. 145-193. 

 
Novati 1890 

Francesco Novati, I codici francesi de’ Gonzaga. Secondo nuovi documenti, in 
«Romania», 19 (1890), pp. 161-200. 

 
Owen 1970 

Douglas David Roy Owen, The vision of Hell: infernal journeys in medieval 
French literature, Edinburgh-London, Scottish Academic Press, 1970. 

 
Paradisi 2009 

Gioia Paradisi, La parola e l’amore: studi sul “Cantico dei cantici” nella tradizione 
francese medievale, Roma, Carocci, 2009 («Biblioteca medievale. Saggi», 27). 

 
Pellegrin 1955 

Élisabeth Pellegrin, La bibliothèque des Visconti et des Sforza ducs de Milan, au 
XVe siècle, Paris, Service des publications du CNRS, 1955 («Publications de 
l’Institut de recherche et d’histoire des textes»). 

 
Pellegrin 1969 

Élisabeth Pellegrin, La bibliothèque des Visconti et des Sforza ducs de Milan: 
supplément avec 175 planches, publié sous les auspices de la Société inter -
nationale de bibliophilie, par les soins de Tammaro De Marinis, Florence – 
Paris, Olschki – Librairie F. de Nobele, 1969. 

MARCO FRANCESCON

62



 
Pinto-Mathieu 1990 

Élisabeth Pinto-Mathieu, Vision du corps et conscience du péché dans les Passions 
médiévales, in Apogée et déclin. Actes du colloque de l’URA 411 réunis par 
Claude Thomasset et Michel Zink, Paris, Presses Paris-Sorbonne, 1990. 

 
Pulega 1995 

Andrea Pulega, Amor cortese e modelli teologici. Guglielmo IX, Chrétien de Troyes, 
Dante, Milano, Jaca Book, 1995. 

 
Rachetta 2014 

Maria Teresa Rachetta, La Bible d’Herman de Valenciennes et le problème du 
genre littéraire, in «Critica del testo», 17 (2014), pp. 53-106. 

 
Rachetta 2020 

Maria Teresa Rachetta, Lignage e nacïon. Storia, allegoria e analogia nelle Bibbie 
in versi del XII secolo francese, in Confini e parole. Identità e alterità nell’epica e 
nel romanzo. Atti del Convegno (Roma, 21-22 settembre 2017), a cura di An -
nalisa Perrotta e Lorenzo Mainini, Roma, Sapienza Università Editrice, 2020 
(«Convegni», 49), pp. 49-90. 

 
Rajna 1998 [1871] 

Pio Rajna, La rotta di Roncisvalle nella letteratura cavalleresca italiana, in Scritti 
di filologia e linguistica italiana e romanza, a cura di Guido Lucchini, Roma, 
Salerno, 1998 («Pubblicazioni del Centro Pio Rajna». Sez. 2, «Documenti»), 
pp. 190-369 [ed. or. Bologna, Fava & Garagnani, 1871]. 

 
Renzi 1976 

Lorenzo Renzi, Il francese come lingua letteraria e il franco-lombardo. L’epica 
carolingia nel Veneto, in Storia della cultura veneta, a cura di Girolamo Arnaldi 
e Manlio Pastore Stocchi, Vicenza, Neri Pozza, 1976-1987, vol. I. Dalle Origini 
al Trecento, 1976, pp. 563-589. 

 
Rey-Flaud 1973 

Henryi Rey-Flaud Le cercle magique: essai sur le théâtre en ronde à la fin du 
Moyen Âge, Paris, Gallimard, 1973 («Bibliothèque des idées»). 

 
Righetti 1998 [1950-1959] 

Mario Righetti, Manuale di storia liturgica, 4 voll., Milano, Àncora, 1998 [rist. 
dell’ed. 1950-1959]. 

 
RIALFrI 

LE PASSIONI FRANCESI

63



Repertorio Informatizzato dell’Antica Letteratura Franco-Italiana, diretto da 
Francesca Gambino, Dipartimento di Studi Linguistici e Letterari, Università 
degli Studi di Padova, http://www.rialfri.eu/ [cons. 15. IX. 2023] 

 
Roncaglia 1965 

Aurelio Roncaglia, La letteratura franco-veneta, in Storia della letteratura 
italiana, diretta da Emilio Cecchi e Natalino Sapegno, Milano, Garzanti, 
1965-1969, vol. II. Il Trecento, 1965, pp. 725-759. 

 
Ruggieri 1962 

Ruggero M. Ruggieri, Origine, struttura, caratteri del francoveneto, in Saggi di 
linguistica italiana e italo romanza, Firenze, Olschki, 1962, pp. 159-162. 

 
Runnals 1984 

Graham A. Runnals, The French Passion Play Fragment of the University of 
Leiden, in «Romania», 105 (1984), pp. 88-110. 

 
Sartore 1977 

Domenico Sartore, L’“Adoratio Crucis” come esempio di progressiva drammatizza -
zio ne nell’ambito della liturgia, in Dimensioni drammatiche della liturgia me dio -
e vale. Atti del I convegno di studio (Viterbo, 31 maggio, 1-2 giugno 1976), 
Centro di studi sul teatro medioevale e rinascimentale, Roma, Bulzoni, pp. 
119-125. 

 
Segre 1995 

Cesare Segre, La letteratura franco-veneta, in Storia della letteratura italiana, 
diretta da Enrico Malato, Roma, Salerno, vol. I. Dalle Origini a Dante, 1995, 
pp. 631-647. 

 
Smeets 1968 

Jean-Robert Smeets, Les traducions, adaptations et paraphrases de la Bible en 
vers, in Grundriss der romanischen Literaturen des Mittelalters, VI. La littérature 
didactique, allégorique et satyrique, directeur Hans Robert Jauss, 1. (Partie 
historique), Heidelberg, Winter-Universitätsverlag, 1968, pp. 48-57. 

 
Smeets 1982 

Jean-Robert Smeets, Les traductions-adaptations versifiées de la Bible en ancien 
français, in Les genres littéraires dans les sources théologiques et philosophiques 
médiévale: définition, critique et exploitation. Actes du Colloque international 
de Louvain-la-Neuve (25-27 mai 1981), Louvain-la-Neuve, Institut d’études 
médiévales de l’Université catholique de Louvain, 1982 («Publications de 
l’Institut d’études médiévales / Université catholique de Louvain», 5), pp. 249-

MARCO FRANCESCON

64



258. 
 
Specht 1982 

René Specht, Recherches sur Nicolas de Vérone: contribution à l’étude de la 
littérature franco-italienne du quatorzième siècle, Berne-Francfort, Lang, 1982. 

 
Sticca 1966 

Sandro Sticca, The Literary Genesis of the Planctus Mariae, in «Classica et 
Mediaevalia», 27 (1966), pp. 296-309. 

 
Sticca 1970 

Sandro Sticca, The latin Passion play: its origins and development, Albany, State 
University of New York Press, 1970. 

 
Sticca 2000 [1984] 

Sandro Sticca, Il Planctus Mariae nella tradizione drammatica del Medio Evo, 
Oakdale, Dowling scholarly reprint, 2000 [ed. or., Sulmona, Teatro Club, 
1984]. 

 
Szövérffy 1963 

Joseph Szövérffy, ‘Peccatrix Quondam Femina’: A Survey Of The Mary Magdalen 
Hymns, in «Traditio», 19 (1963), pp. 79-146. 

 
Szövérffy 1966 

Joseph Szövérffy, «Crux fidelis…». Prolegomena to a history of the Holy Cross 
hymns., in «Traditio», 22 (1966), pp. 1-41. 

 
Thomas 1911 

Antoine Thomas, Les manuscrits français et provençaux des ducs de Milan au 
château de Pavie, in «Romania», 40 (1911), pp. 571-609. 

 
Varvaro 2001 

Alberto Varvaro, Le traduzioni in versi della Bibbia nella letteratura francese del 
secolo XII: committenti, autori, pubblico, in La scrittura infinita: Bibbia e poesia 
in età romantica e contemporanea. Atti del Convegno (Firenze, 25-26 giugno 
1997), a cura di Francesco Stella, con antologia di testi dal V al XX secolo, 
Firenze, Olschki, 1999 («Quaderni / Fondazione Carlo Marchi, 4»), pp. 493-
510. 

 
Warning 1989 [1979] 

Rainer Warning, Estraneità del drama medievale, in Drumbl 1989, pp. 111-
141 [ed. or., On the Alterity of Medieval Religious Drama, in «New Literary 
History», 10/2 (1979), pp. 265-292]. 

 

LE PASSIONI FRANCESI

65



Warning 2001 [1974] 
Rainer Warning, The ambivalences of Medieval religious drama, Stanford, 
Standford University Press, 2001 [ed. or., Funktion und Struktur: Die 
Ambivalenzen des geistlichen Spiels, München, Fink, 1974 («Theorie und 
Geschichte der Literatur und der schönen Künste», Band 35)]. 

 
Wechssler 1893 

Eduard Wechssler, Die romanischen Marienklagen: ein Beitrag zur Geschichte 
des Dramas im Mittelalter, Halle, 1893. 

 
Young 1951 [1933] 

Karl Young, The drama of the medieval church, 2 voll., Oxford, Clarendon Press, 
1951 [1933]. 

 
Zimei 2012 

Francesco Zimei, «Da Montecassino all’Umbria». Nuova luce sul Planctus della 
Compactio XVIII, in Musica e liturgia a Montecassino nel medioevo. Atti del 
Simposio internazionale di studi (Cassino, 9-10 dicembre 2010) a cura di 
Nicola Tangari, Roma, Viella, 2012 («Scritture e libri del medioevo», 12), pp. 
189-295. 

 
Zumthor 1960 

Paul Zumthor, Un problème d’esthétique médiévale: l’utilisation poétique du 

MARCO FRANCESCON


